
 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

119  

NAZHARAT: JURNAL KEBUDAYAAN, Vol 32, No.2, December 2025 

 

eISSN: 2541-2183, pISSN: 1412-4386 

Available online at: 

 www. nazharat.fah.uinjambi.ac.id 

doi: 10.30631/nazharat.vxix...xxx 

 

 

STATE IBUISM DAN MODERNISASI PATRIARKI: 

ANALISIS SEJARAH RELASI GENDER PADA MASA 

ORDE BARU INDONESIA 

 Mujib Barohman
1

, Imam Muhsin
2

, 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta  
24201021005@student.uin-suka.ac.id, imam.muhsin@uin-suka.ac.id 

6281233357151 

 

 

Abstract 

 
This study analyzes how the New Order regime under President Soeharto 
(1966–1998) systematically transformed gender relations in Indonesia 
through state ibuism, an ideology and institutional apparatus that defined and 
mobilized women primarily as wives and mothers. This Study using historical 
methodology and primary sources government documents, laws, official 
speeches, and statistical datathe research examines the continuities and 
discontinuities between colonial and Old Order patriarchal structures and 
those of the New Order, as well as the mechanisms that enabled the regime 
to construct a more systematic and penetrative form of patriarchy.  The 
findings show that state ibuism modernized and bureaucratized previously 

diverse, localized, and informal patriarchal norms into a national, 
institutionalized, and legally codified system. This transformation operated 
through three synergistic mechanisms: institutionalization, legalization (the 
and ideologization . Conceptualized as modern state patriarchy, state ibuism 
incorporated women into public life while reinforcing domestic 
subordination producing mobilization without emancipation. Situated within 
developmental authoritarianism, the study demonstrates how gender 
governance supported population control, labor exploitation, and social 
stability. Despite the fall of the New Order, the persistence of PKK structures, 
the endurance of the Marriage Law’s patriarchal provisions, and ongoing 
appeals to women’s nature indicate the deep institutional and ideological 
legacy of state ibuism. The study contributes to scholarship on gender and 
authoritarianism and suggests future research on women’s lived experiences, 

regional variations, intersectional dynamics, and comparative developmental 
states. 

 

 

مستخلص 

 البحث

Abstract 

   

NAZHARAT:  

JURNAL KEBUDAYAAN 

https://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/article/view/108


 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

120 

 

Keywords: State Ibuis, Patriarchy, Women History 

 

كلمات  

 أساسية 
Keyword 

1. INTRODUCTION (مقدمة)  

Rezim Orde Baru di bawah Presiden Soeharto (1966-1998) merupakan  salah satu 

periode kepemimpinan yang dicirikan bukan hanya oleh pembangunan ekonomi yang 

pesat dan otoritarianisme politik, tetapi juga restrukturisasi sistemik relasi gender. 

Periode ini memperkenalkan konsep state ibuism yang merujuk kepada perempuan 

sebagai pelengkap dan pendamping suami, sebagai penghasil keturunan bangsa, sebagai 

ibu sekaligus pendidik anak, sebagai pengelola rumah tangga, dan sebagai anggota 

masyarakat Indonesia secara hierarkis dalam urutan tersebut (Suryakusuma 1996). 

Berbeda dari bentuk-bentuk represi gender yang lebih terbuka yang ditemukan dalam 

sejumlah rezim otoriter lainnya, State Ibuism beroperasi melalui mekanisme yang lebih 

halus. Perempuan tidak dieksklusi dari kehidupan publik, melainkan secara sistematis 

diinkorporasikan kedalam struktur-struktur negara dan program-program 

pembangunan. Namun, inklusi ini justru dirancang untuk mengonfirmasi dan 

mengonsolidasikan alih-alih menantang hierarki gender yang telah ada (BRENNER 

1998).  

Mobilisasi perempuan ini tentunya tidak terjadi secara oranik, melainkan melalui 

sistem yang sangat terorganisir, terbirokratisasi, dan dikodifikasi secara legal. 

Pemahaman terhadap transformasi gender pada masa Orde Baru menjadi penting 

bukan hanya untuk tujuan historiografis melengkapi narasi sejarah Indonesia yang 

selama ini cenderung berorientasi kepada laki-laki ( male centered), melainkan karena 

warisan jangka panjangnya yang terus membentuk konfigurasi sosial politik Indonesia 

kontemporer. Meskipun Orde Baru runtuh pada 1998 dan Indonesia telah menjalani 

proses demokratisasi selama lebih dari dua dekade, berbagai struktur dan ideologi State 

Ibuism tetap bertahan. PKK, misalnya masih beroperasi hingga hari ini dengan struktur 

kelembagaan yang hampir identik, meskipun mengalami sejumlah modifikasi retorika. 

Demikian pula, wacana tentang kodrat wanita, keluarga sebagai fondasi bangsa, serta ibu 

sebagai madrasah pertama tetap hadir secara dominan dalam diskursus publik, 

termasuk di kalangan politisi perempuan dan aktivis yang secara formal mendukung 

agenda kesetaraan gender. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

121  

Lebih jauh, fenomena di Indonesia memberikan insight komparatif yang signifikan 

dalam memahami pola-pola yang lebih luas pada negara-negara developmental otoriter 

di Asia. Korea Selatan di bawah Park Chung hee, Taiwan di bawah Kuomintang, dan 

Singapura di bawah Lee Kuan Yew semuanya menunjukkan pola serupa seperti 

mobilisasi perempuan untuk industrialisasi sambil memperkuat ideologi keluarga 

patriarkal, kontrol negara atas reproduksi melalui kebijakan kependudukan yang 

direktif, dan depolitisasi perempuan melalui organisasi massa yang terkontrol negara 

(Choo 2016; True 2003). Namun kasus Indonesia memiliki keunikan karena skala 

populasi yang sangat besar, keragaman etnis dan agama yang ekstrem, dan durasi yang 

sangat panjang yang memungkinkan konsolidasi sistem yang sangat mendalam. Dengan 

demikian, studi tentang state ibuism Indonesia berkontribusi pada pemahaman yang 

lebih luas tentang hubungan antara negara, gender, dan pembangunan dalam konteks 

otoritarianisme. 

Untuk memahami State Ibuism pada masa Orde Baru secara komprehensif, 

pertanyaan mendasar yang harus diajukan adalah mengenai asal-usul fenomena tersebut. 

Apakah State Ibuism merupakan kreasi orisinal Soeharto dan rezimnya? Apakah ia 

muncul secara tiba-tiba pada 1966? Ataukah ia memiliki akar historis yang jauh lebih 

panjang? Pertanyaan-pertanyaan ini krusial karena jawaban atasnya menentukan 

bagaimana State Ibuism dipahami sebagai fenomena sosial-politik. Jika State Ibuism 

merupakan konstruksi eksklusif Orde Baru, maka secara teoritis ia seharusnya lenyap 

bersamaan dengan kejatuhan rezim pada 1998. Akan tetapi, sebagaimana telah 

dijelaskan sebelumnya, berbagai elemen State Ibuism justru tetap bertahan bahkan 

setelah dua dekade demokratisasi. Hal ini menunjukkan bahwa State Ibuism memiliki 

fondasi historis yang lebih dalam dalam struktur sosial dan budaya Indonesia, sehingga 

tidak dapat dihapus hanya melalui pergantian rezim politik. 

Penelitian ini berargumen bahwa pemahaman terhadap State Ibuism mensyaratkan 

pendekatan genealogis yang menelusuri jejak historisnya hingga periode kolonial dan 

masa Orde Lama. Periode kolonial Belanda khususnya akhir abad ke-19 hingga awal 

abad ke-20 memainkan peran formatif dalam pembentukan patriarki modern Indonesia 

melalui dua proses saling berkaitan. Orde lama juga memperlihatkan bahwa terdapat 

mobilisasi gerakan perempuan juga struktur hirarki cukup kuat serta adanya trauma dan 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

122 

 

stigma terhadap perempuan yang aktif secara politik. Stigma ini kemudian dimanfaatkan 

oleh Orde Baru untuk melegitimasi depolitisasi total perempuan (G. Robinson 1995). 

Dengan menelusuri genealogi historis tersebut, penelitian ini menunjukkan bahwa 

State Ibuism bukanlah fenomena yang muncul dari kekosongan. Orde Baru mewarisi 

dan mentransformasikan elemen-elemen patriarkal yang telah mengakar sebelumnya, 

namun yang membedakan Orde Baru adalah kemampuannya untuk 

mengonsolidasikan, mengorganisir, dan menasionalisasikan elemen-elemen tersebut. 

Fenomena ini merepresentasikan bentuk modernisasi patriarki: patriarki tidak dihapus, 

tetapi ditransformasi menjadi lebih modern dalam arti dioperasionalkan melalui 

institusi-institusi negara yang rasional-birokratis dan diintegrasikan ke dalam proyek 

modernisasi ekonomi negara developmental. 

Sejumlah penelitian telah berkontribusi dan mengembangkan diskursus mengenai 

state of ibuism diantaranya, Penelitian yang dilakukan oleh Wasisto Raharjo dalam (Jati 

2014) yang mencoba menjelaskan praktik state ibuism pada era Orde Baru telah 

mendomestifikasi serta mendepolitisasi perempuan, sehingga hingga kini upaya 

mencapai representasi dan partisipasi politik yang setara masih menghadapi ambiguitas 

dan ketidakseiringan agenda feminisme di berbagai ranah. Penelitian yang dilakukan 

oleh Vinny Flaviana Hyunanda dkk dalam (Hyunanda et al. 2021) yang menjelaskan 

bagaimana State Ibuism dikombinasikan dengan pembangunan neoliberal untuk 

mendepolitisasi dan mendomestikasi pemberdayaan perempuan. Penelitian lain yang 

ditulis oleh Aulia dalam (Aulia Rafika Husna and Adiyuka 2025)yang membahas 

Implementasi ibuisme negara yang dilembagakan melalui organisasi-organisasi resmi 

seperti Dharma Wanita dan PKK telah mengekang visi politik, ruang gerak, dan agensi 

perempuan secara sistematis sehingga gerakan perempuan Indonesia mengalami 

dekadensi mendalam dan belum mampu memulihkan kembali kekuatan transformatif,  

Adapun penelitian ini menawarkan pendekatan yang integratif dan longitudinal. 

Dengan menelusuri genealogi patriarki dari masa kolonial, Orde Lama, hingga Orde 

Baru, penelitian ini menunjukkan bahwa state ibuism bukanlah fenomena pasca 1966 

yang muncul secara tiba-tiba, melainkan hasil modernisasi dan konsolidasi elemen-

elemen patriarkal yang telah berakar sebelumnya. Dengan demikian, penelitian ini 

hendak menjawab persoalan Bagaimana negara Orde Baru mentransformasi patriarki 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

123  

di Indonesia dari bentuk lokal dan informal menjadi sistem patriarki negara yang 

nasional dan terorganisir melalui state ibuisme? 

2. THEORETICAL FRAMEWORK (  نظريات)   

Kajian mengenai konstruksi gender pada masa Orde Baru telah berkembang secara 

substansial dalam dua dekade terakhir, terutama melalui kontribusi sosiologi, sejarah, 

dan studi gender. Literatur yang paling relevan bagi penelitian ini dapat dikelompokkan 

ke dalam tiga arus utama. Pertama, kajian mengenai state ibuism, kedua studi sejarah 

perempuan Indonesia dan ketiga, teori patriarki dan negara. Dengan mengintegrasikan 

ketiga kategori tersebut, terlihat bahwa meskipun penelitian mengenai state ibuism telah 

menghasilkan pemahaman mendalam tentang politik gender Orde Baru, gap signifikan 

tetap ada dalam penjelasan historis mengenai transformasi patriarki lintas periode. 

Penelitian ini bertujuan mengisi ruang tersebut dengan menawarkan analisis historis 

yang menelusuri genealoginya dari akar kolonial hingga konsolidasi ideologi gender oleh 

Orde Baru(MURRAY 2007). 

Dalam konteks tersebut, gender menjadi dimensi sentral dari proyek 

governmentality Orde Baru. Program Keluarga Berencana (KB) yang agresif yang 

menurunkan Total Fertility Rate dari 5,6 pada 1970 menjadi 2,6 pada 1990 an 

mengonstruksi tubuh perempuan sebagai objek utama perencanaan demografis negara 

(NIEHOF 1998). Pada saat yang sama, depolitisasi sistemik terhadap perempuan 

melalui pembubaran organisasi - organisasi perempuan yang otonom dan penggantian 

mereka dengan lembaga yang dikontrol negara memastikan bahwa partisipasi 

perempuan dalam pembangunan tidak berkembang menjadi tantangan terhadap 

kekuasaan otoriter maupun struktur patriarkal (Shiraishi 1997).  

 

 

Dimensi kritis dalam memahami state ibuism adalah mengenali genealogi 

historisnya. Orde Baru tidak menciptakan relasi gender sebaliknya ia memodernisasi, 

merasionalisasi, dan menasionalisasi struktur-struktur patriarkal yang memiliki akar 

mendalam baik dalam praktik-praktik indigenous pra kolonial maupun intervensi-

intervensi kolonial (Stoler 2010).  



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

124 

 

1.1 KONSEP STATE IBUISM DAN GENDER ORDE BARU 

Kajian tentang relasi dan gender pada masa Orde Baru telah menghasilkan 

konsep kunci yang hingga kini menjadi rujukan utama dalam studi gender Indonesia, 

yakni state ibuism. Konsep ini pertama kali dikemukakan oleh Julia Suryakusuma 

dalam karyanya (Suryakusuma 2011). Suryakusuma mendefinisikan state ibuism 

sebagai ideologi negara yang mendefinisikan perempuan Indonesia berdasarkan 

fungsi biologis mereka sebagai ibu dan yang secara sistematis mensubordinasi mereka 

pada laki-laki (suami/bapak) dan negara.  Suryakusuma menjelaskan bahwa ideologi 

ini tidak hanya bersifat represif tetapi juga produktif karena memproduksi subjek 

baru: the state ibu, yaitu perempuan yang identitasnya sepenuhnya ditentukan oleh 

peran domestik serta status suaminya. 

Suryakusuma dalam karyanya ini menegaskan bahwa Ibuisme negara 

mendefinisikan perempuan sebagai pelengkap dan pendamping suami, sebagai 

pengembang keturunan bangsa, sebagai ibu dan pendidik anak, sebagai pengelola 

rumah tangga, serta sebagai anggota masyarakat Indonesia. Definisi tersebut 

menegaskan urutan hierarkis peran yang dilekatkan negara kepada perempuan dan 

menjadi dasar bagi pengaturan sosial Orde Baru. Dalam kerangka analisisnya, 

Suryakusuma menunjukkan bahwa state ibuism dioperasionalisasikan terutama 

melalui dua institusi: PKK (Pembinaan Kesejahteraan Keluarga) dan Dharma 

Wanita. PKK, yang didirikan pada 1967, memiliki struktur organisasi dari pusat 

hingga tingkat RT, dan istri pejabat secara otomatis menduduki jabatan struktural 

berdasarkan posisi suaminya. Sementara Dharma Wanita, yang didirikan pada 1974, 

merupakan organisasi istri pegawai negeri sipil. Suryakusuma menguraikan bahwa 

kedua institusi ini berfungsi sebagai mekanisme negara untuk memobilisasi 

perempuan tanpa memberikan pemberdayaan politik suatu bentuk “mobilization 

without emancipation” 

Konsep state ibuism ini kemudian menjadi fondasi penting dalam kajian gender, 

namun demikian terdapat keterbatasan. Analisa dari Saskia Wieringa kemudian 

memberikan pemahaman sebagai pelengkap dengan fokus pada institusi dan sejarah 

organisasi perempuan. Wieringa menelusuri bagaimana negara Orde Baru 

mengeliminasi organisasi perempuan independent terutama GERWANI dan 

menggantikannya dengan organisasi yang dikendalikan negara seperti PKK 

(Wieringa 2002). Wieringa mencoba memperlihatkan bahwa depolitisasi 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

125  

Perempuan merupakan prasyarat munculnya “state ibuisme” karena negara tidak 

mungkin mengkontrol perempuan secara efektif apabila mereka terorganisasi secara 

politik dan otonom.  

Kontribusi penting dalam karya Wieringa adalah bagaimana ia 

mendokumentasikan mengenai propaganda anti GERWANI pasca 1965 

menciptakan stigma jangka panjang terhadap perempuan yang aktif secara politik. 

Narasi bahwa perempuan GERWANI "amoral" dan "bejat" digunakan untuk 

membenarkan represi dan depolitisasi massal. Trauma kolektif ini menciptakan 

“ruang kosong” yang kemudian diisi oleh negara melalui PKK dan Dharma Wanita 

sebagai organisasi yang “aman” karena non-politis.  

Pandangan yang ditawarkan oleh Kathryn Robinson kemudian melengkapi 

analisis struktural Suryakusuma dan Wieringa. Robinson menyoroti bagaimana 

perempuan menegosiasikan hubungan dengan negara dan modernitas. Robinson 

dalam (K. Robinson 2009) menegaskan bahwa perempuan tidak serta merta menjadi 

korban pasif state ibuism melainkan ia mampu memanfaatkan ruang seperti 

memanfaatkan kesempatan pelatihan dan jejaring sosial dalam PKK. Lebih lanjut 

Robinson juga menunjukkan bahwa orde baru memobilisasi perempuan sebagai 

“agen pembangunan”melalui program seperti Keluarga Berencana (KB) dalam 

kerangka peran domestik. Perempuan diposisikan sebagai “manajer keluarga” yang 

mendukung pembangunan nasional melalui ruang domestik. 

2.1 Sejarah Perempuan Indonesia : Kontiunitas Patriarki 

Penting untuk memahami transformasi patriarki pada masa orde baru untuk 

melihat kontiunitas historis dari masa sebelumnya. Kajian mengenai sejarah patriarki 

di Indonesia memperlihatkan bahwa kontruksi gender masa Orde Baru tidak dapat 

dilepaskan dari warisan kolonial maupun dinamika politik Orde Lama. Elsbeth 

Locher Scholten dalam (Locher-Scholten 2000) menguraikan bagaimana pemerintah 

kolonial Belanda membentuk konfigurasi relasi gender yang ambivalen. Di satu sisi, 

kolonialisme memperkenalkan pendidikan Barat bagi perempuan elite sebagai 

bagian dari ethical policy, tetapi di sisi lain, kolonialisme justru mengkodifikasi 

hukum adat yang patriarkal melalui karya-karya ahli seperti Van Vollenhoven dan 

Ter Haar. Kodifikasi tersebut menciptakan “tradisi yang diinvensikan” tentang peran 

gender yang dianggap asli dan statis, padahal sebagian besar merupakan konstruksi 

kolonial. Scholten juga menunjukkan bagaimana pendidikan kolonial menanamkan 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

126 

 

ideologi domestisitas dengan memposisikan perempuan sebagai ibu modern yang 

terdidik tetapi tetap berada dalam batas-batas ruang domestik. Melalui temuan ini, ia 

memperlihatkan bahwa akar ideologis dari state ibuism Orde Baru telah terbentuk 

sejak era kolonial, sehingga patriarki Orde Baru dapat dipahami sebagai warisan 

kolonial yang dimodernisasi. 

Jean Gelman Taylor dalam (Taylor 2009) melengkapi pemahaman sebelumnya 

yang menggambarkan kompleksitas hubungan ras, kelas, dan gender dalam 

masyarakat kolonial.  Taylor menunjukkan bahwa relasi gender pada masa kolonial 

tidak tunggal, tetapi berlapis antara perempuan Eropa, Eurasia, dan pribumi, 

sehingga memberikan nuansa terhadap bagaimana patriarki kolonial bekerja secara 

berbeda dalam kelompok sosial yang beragam. Kajian ini penting untuk menghindari 

generalisasi statis tentang patriarki, sekaligus menunjukkan variasi historis yang 

membentuk konteks sebelum Orde Lama dan Orde Baru. Sementara itu (Stuers 

1960) memberikan gambaran kontemporer mengenai perdebatan gender pada akhir 

Orde Lama, termasuk kegagalan pengesahan RUU Perkawinan 1950-an. Temuan 

ini menunjukkan bahwa isu-isu pernikahan, keluarga, dan peran domestik telah 

menjadi arena politik sejak Orde Lama, namun baru dapat diinstitusionalisasi secara 

kuat melalui undang-undang Perkawinan 1974 di bawah Orde Baru, menegaskan 

adanya kontinuitas agenda tetapi perbedaan kapasitas negara dalam 

mengeksekusinya. 

Keseluruhan literatur tersebut, terlihat adanya pola kontinuitas dan 

diskontinuitas patriarki di Indonesia. Kontinuitas mencakup ideologi domestisitas, 

subordinasi perempuan dalam keluarga, segregasi gender dalam pekerjaan, dan 

simbolisasi perempuan sebagai “ibu bangsa”. Diskontinuitas terlihat dari perbedaan 

yang signifikan antara kolonialisme yang mengkodifikasi patriarki lokal, Orde Lama 

yang membuka ruang politik bagi perempuan, dan Orde Baru yang melakukan 

depolitisasi total melalui birokratisasi dan ideologi state ibuism. Dengan demikian, 

terdapat gap penting yang belum sepenuhnya dijelaskan oleh literatur: meskipun 

sebagian besar studi menyoroti diskontinuitas pasca-1965, masih kurang analisis 

komprehensif tentang bagaimana patriarki mengalami transformasi berlapis dari 

masa kolonial hingga Orde Baru. Penelitian ini bertujuan mengisi gap tersebut 

dengan menekankan kontinuitas historis sekaligus bentuk-bentuk modernisasi 

patriarki yang dilembagakan melalui kebijakan dan ideologi negara. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

127  

3.1 Teori Patriarki dan Negara 

Untuk menganalisis transformasi patriarki dalam konteks Indonesia, penelitian 

ini mengandalkan kerangka teori feminis mengenai relasi gender dan institusi negara. 

RW Connel melalui (Connell 1987) dan (Connell 1995) memperkenalkan konsep 

gender regime sebagai pola relasi gender yang terinstitusionalisasi dalam konteks 

sosial tertentu. Connell menekankan bahwa negara modern bukan entitas netral, 

melainkan secara struktural patriarkal, memproduksi apa yang disebut sebagai 

patriarchal dividend, yaitu keuntungan material dan simbolik yang diperoleh laki-laki 

melalui struktur gender yang ada. Berangkat dari konsep tersebut, penelitian ini 

memposisikan Orde Baru sebagai suatu gender regime yang 

menginstitusionalisasikan konfigurasi patriarki negara melalui hukum, kebijakan, dan 

instrumentasi ideologis. 

Carole Pateman, melalui (Pateman 1988), menawarkan kritik mendasar 

terhadap fondasi negara modern dengan menunjukkan bahwa kontrak sosial 

sesungguhnya bertumpu pada kontrak seksual yang tidak kasatmata, kontrak yang 

menempatkan perempuan pada subordinasi dalam ranah privat. Dikotomi public 

privat yang menjadi basis negara modern menjadi sangat relevan untuk memahami 

bagaimana Orde Baru “mengembalikan” perempuan ke ranah domestik sekaligus 

melegitimasinya melalui undang perkawinan 1974. Dengan mengikuti analisis 

Pateman, penelitian ini menunjukkan bahwa aturan tersebut merupakan kodifikasi 

hukum atas subordinasi perempuan dalam keluarga dan sekaligus menjadi dasar bagi 

pembentukan patriarki negara. 

Sementara itu, Sylvia Walby dalam (Walby 1990) menawarkan pendekatan 

multi-dimensional yang mengidentifikasi enam struktur patriarkal yaitu : produksi 

domestik, pekerjaan berbayar, negara, kekerasan terhadap perempuan, seksualitas, 

dan institusi kultural. Walby membedakan private patriarchy, yang bertumpu pada 

kontrol laki-laki individual dalam keluarga, dari public patriarchy yang bekerja 

melalui institusi publik seperti negara dan pasar kerja. Distingsi ini sangat penting 

untuk konteks Indonesia karena transformasi yang terjadi pada masa Orde Baru 

menunjukkan pergeseran dari patriarki privat berbasis komunitas dan keluarga 

menjadi patriarki publik yang terpusat, terorganisasi, dan dilembagakan melalui 

aparatus negara seperti PKK, Dharma Wanita, serta regulasi nasional seperti 

Undang-undang Perkawinan 1974. 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

128 

 

Secara keseluruhan, penelitian ini hendak mensintesis ketiga kerangka tersebut 

untuk mengembangkan argumen bahwa Orde Baru mentransformasikan patriarki 

Indonesia dari private patriarchy berbasis tradisi lokal menuju public patriarchy yang 

dijalankan secara terpusat oleh negara. Transformasi ini menghasilkan bentuk patriarki 

yang dimodernisasi lebih sistematis, terlembaga, dan rasional—dilegitimasi m 

elalui ideologi resmi (seperti Panca Dharma Wanita), dikukuhkan melalui hukum 

nasional, dan dioperasionalkan melalui organisasi perempuan negara. Dengan 

demikian, patriarki Orde Baru bukan sekadar kelanjutan dari masa sebelumnya, tetapi 

modernisasi patriarki yang meningkatkan efektivitasnya sebagai teknologi kekuasaan 

negara. 

Tinjauan pustaka di atas menunjukkan bahwa meskipun konsep state ibuism telah 

mapan dalam literatur (Suryakusuma 2011; Wieringa 2002) dan studi tentang 

perempuan Orde Baru telah berkembang luas (K. Robinson 2009), terdapat tiga gap 

utama yang akan diisi penelitian ini. Pertama, kurangnya analisis diakronik tentang 

transformasi patriarki dari masa pra Orba ke Orba kedua, kurangnya penggunaan 

framework biopolitics untuk memahami mekanisme kekuasaan state ibuism dan ketiga, 

kurangnya perspektif political economy yang menghubungkan gender dengan strategi 

developmentalis. Dengan mengisi gap-gap ini, penelitian ini berkontribusi pada 

pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana state ibuism bukan sekadar 

ideologi kultural, tetapi merupakan transformasi struktural patriarki yang melayani 

proyek state-building dan pembangunan ekonomi otoriter.  

3. METHOD   ( البحث منهج \  طريقة)  

Penelitian ini menggunakan metode sejarah dengan pendekatan sejarah sosial, yang 

memfokuskan analisis pada struktur sosial, relasi kekuasaan, serta transformasi 

institusional. Metode sejarah dipahami sebagai prosedur sistematis untuk 

mengumpulkan, memverifikasi, dan menafsirkan bukti masa lalu guna merumuskan 

kesimpulan yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah (Kuntowijoyo 2013). 

Fokus temporal penelitian berada pada periode Orde Baru (1966–1998), dengan 

mempertimbangkan konteks kolonial dan Orde Lama untuk menelusuri kontinuitas 

dan perubahan. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

129  

Penelitian ini mengikuti empat tahap utama metode sejarah: heuristik, kritik 

sumber, interpretasi, dan historiografi. Pada tahap heuristik, sumber-sumber primer 

dikumpulkan melalui repositori digital dan arsip resmi, meliputi dokumen hukum dan 

kebijakan negara, dokumen organisasi PKK dan Dharma Wanita. Tahap kritik sumber 

diterapkan untuk menilai autentisitas dan kredibilitas sumber. Kritik ekstern dilakukan 

melalui verifikasi legal-formal dokumen, sementara kritik intern menganalisis konteks 

produksi, bias institusional, dan kepentingan politik rezim Orde Baru. Validitas 

informasi ditingkatkan melalui triangulasi antar-sumber dan perbandingan lintas 

periode.  

Tahap interpretasi melibatkan analisis struktural terhadap kebijakan dan institusi 

gender, analisis komparatif antar-periode, analisis kontekstual terhadap kondisi politik-

ekonomi, serta analisis diskursif terhadap konstruksi wacana gender. Fakta yang telah 

diverifikasi kemudian disintesis menjadi narasi historis yang menjelaskan mekanisme 

transformasi patriarki, operasionalisasi institusi perempuan negara, serta hubungan 

antara kebijakan Orde Baru dengan kontinuitas historis masa sebelumnya. Tahap 

historiografi atau penulisan dilakukan dengan prinsip transparansi metodologis di mana 

setiap klaim didukung dengan sitasi yang jelas ke sumber, intersubjektivitas dengan 

membuat reasoning interpretasi eksplisit, dan narasi yang analitis dengan tidak hanya 

mendeskripsikan fakta tetapi juga menganalisis makna dan implikasinya. 

4. FINDINGS & DISCUSSION ( ناقشة مبحث و )   

 

4.1 PATRIARKI SEBELUM ORDE BARU: KONTINUITAS HISTORIS 

Transformasi patriarki yang terjadi pada masa Orde Baru tidak dapat dipahami 

secara terpisah dari warisan historis yang mendahuluinya. Patriarki sebagai sistem 

dominasi laki-laki atas perempuan telah tertanam dalam masyarakat Indonesia jauh 

sebelum Soeharto berkuasa, baik dalam bentuk praktik adat lokal yang beragam 

maupun sebagai hasil dari intervensi kolonial yang mengkodifikasi dan 

memodernisasi struktur gender tradisional (Prianti 2019). Pada masa kolonial 

Belanda, pemerintah kolonial memainkan peran signifikan dalam membentuk dan 

mengkodifikasi relasi gender di Hindia Belanda melalui dua jalur utama yang saling 

memperkuat.  



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

130 

 

Jalur pertama adalah melalui politik hukum kolonial yang mendokumentasikan 

dan mengabadikan hukum adat yang patriarkal (Seng 2018). Dalam upaya untuk 

mengadministrasikan wilayah kolonial yang luas dan beragam, pemerintah Belanda 

memerlukan pemahaman tentang sistem hukum lokal yang mengatur kehidupan 

pribumi. Ahli hukum adat Belanda seperti Cornelis van Vollenhoven dan Barend ter 

Haar ditugaskan untuk mendokumentasikan hukum adat dari berbagai kelompok 

etnis di nusantara. Namun, proses dokumentasi dan kodifikasi ini bukan sekadar 

pencatatan netral terhadap praktik yang ada, melainkan melibatkan seleksi, 

interpretasi, dan standardisasi yang seringkali memperkuat elemen-elemen patriarkal 

sambil mengabaikan praktik-praktik yang lebih egaliter atau variasi yang memberikan 

ruang lebih besar bagi perempuan (Manse 2024). 

Dalam berbagai sistem hukum adat yang dikodifikasi oleh ahli hukum kolonial, 

perempuan seringkali didefinisikan terutama dalam konteks relasi mereka dengan 

laki-laki sebagai anak dari ayah, istri dari suami, atau ibu dari anak laki-laki dan 

memiliki akses terbatas terhadap properti, warisan, dan otoritas sosial (Blackburn 

2004). Meskipun terdapat variasi regional yang signifikan masyarakat matrilineal 

Minangkabau berbeda secara substansial dari masyarakat patrilineal Batak atau 

sistem bilateral Jawa (Santika and Eva 2023) kodifikasi kolonial cenderung 

menekankan dan memperkuat otoritas laki-laki dalam setiap sistem.  

Proses ini menciptakan apa yang oleh beberapa sejarawan disebut sebagai 

"invented tradition" atau tradisi yang diinvensikan (Plant 2008) praktik-praktik yang 

kemudian dianggap sebagai "adat yang asli" dan "tidak berubah sejak zaman dahulu" 

padahal sebenarnya adalah hasil seleksi dan konstruksi kolonial yang memilih versi 

paling patriarkal dari praktik yang sebelumnya lebih beragam dan fleksibel (Locher-

Scholten 2000). Kodifikasi ini penting karena ia mentransformasi praktik yang 

sebelumnya beragam, kontekstual, dan dapat berubah menjadi "hukum" yang tertulis, 

tetap, dan memiliki kekuatan legal. (Lev 1972). Dengan demikian, kolonialisme tidak 

hanya mewarisi patriarki lokal yang sudah ada, tetapi juga memodernisasi dan 

merasionalisasinya dalam bentuk hukum tertulis yang kemudian menjadi referensi 

bagi periode berikutnya. 

Jalur kedua intervensi kolonial adalah melalui pendidikan dan penyebaran 

ideologi domestisitas (Amar 2017). Sekolah untuk perempuan pribumi yang 

didirikan pada awal abad ke-20 sebagai bagian dari ethical policy kebijakan kolonial 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

131  

yang mengklaim untuk "membalas budi" kepada pribumi melalui pendidikan, irigasi, 

dan emigrasi tetapi tidak dirancang untuk memberdayakan perempuan secara politik 

atau ekonomi, melainkan untuk menciptakan “ibu” yang modern tetapi tahu 

tempatnya (Gouda 1995). Kurikulum sekolah perempuan sangat menekankan 

keterampilan domestik diantaranya memasak, menjahit, merawat anak, mengatur 

rumah tangga, dan kebersihan.  

Pendidikan akademik diberikan, tetapi dengan asumsi bahwa pengetahuan 

tersebut akan digunakan terutama untuk mendidik anak-anak di rumah, bukan untuk 

karir professional (Taylor 2009). Ideologi yang ditanamkan adalah ideologi 

domestisitas, yang merupakan adopsi dari konsep cult of domesticity atau separate 

spheres yang berkembang di Eropa dan Amerika pada abad ke-19 (Welter 1966). 

Ideologi ini memisahkan ranah publik (maskulin, rasional, politik, ekonomi) dari 

ranah privat (feminin, emosional, domestik, reproduksi), dan menempatkan 

perempuan bahkan perempuan terdidik terutama dalam ranah privat sebagai "angel 

of the house" yang menciptakan kehangatan dan moralitas dalam keluarga. 

 Meskipun ideologi domestisitas ini relatif asing bagi banyak masyarakat 

Indonesia yang tradisionalnya memiliki pembagian kerja gender yang lebih fleksibel. 

Pekerjaan di mana perempuan seringkali terlibat dalam produksi ekonomi, 

perdagangan, dan bahkan otoritas sosial tertentu pendidikan kolonial berperan 

dalam menyebarkan dan menormalisasi pemisahan ranah publik privat ini, 

khususnya di kalangan elite pribumi yang mengakses pendidikan Barat (Stoler 

2010).Generasi perempuan terdidik pertama seperti Kartini, meskipun menantang 

subordinasi perempuan dalam surat-suratnya, tetap menerima premis bahwa peran 

utama perempuan adalah sebagai ibu dan pendidik anak, dan bahwa emansipasi 

perempuan harus terjadi terutama dalam konteks domestik menjadi ibu yang lebih 

baik, lebih terdidik, lebih modern (Taylor 2009).  

Dengan demikian, masa kolonial mewariskan dua elemen penting yang 

kemudian diadopsi dan dikembangkan oleh Orde Baru diantaranya adalah 

kodifikasi legal subordinasi perempuan dalam hukum adat yang tertulis dan ideologi 

domestisitas sebagai peran natural dan mulia perempuan. Kedua elemen legal dan 

ideologis ini kemudian menjadi fondasi bagi state ibuism, meskipun Orde Baru akan 

mengembangkannya dengan cara yang lebih sistemik dan birokratis. 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

132 

 

Periode Orde Lama (1945-1965) menunjukkan ambivalensi yang menarik 

dalam relasi gender, di mana mobilisasi politik perempuan yang belum pernah terjadi 

sebelumnya hidup berdampingan dengan struktur patriarkal yang tetap kuat dalam 

keluarga dan masyarakat. Di satu sisi, era ini menyaksikan munculnya organisasi 

massa perempuan yang besar dan aktif secara politik, paling menonjol adalah 

GERWANI (Gerakan Wanita Indonesia) yang berafiliasi dengan Partai Komunis 

Indonesia (PKI). Pertengahan 1960 an, GERWANI memiliki lebih dari tiga juta 

anggota, menjadikannya organisasi perempuan terbesar di dunia pada masanya dan 

kekuatan politik yang signifikan dalam lanskap politik Indonesia (Wieringa 2002). 

GERWANI tidak hanya berfungsi sebagai organisasi sosial, tetapi sebagai gerakan 

politik yang memperjuangkan isu-isu yang secara langsung menantang struktur 

patriarkal. Reforma agraria yang memberikan hak kepemilikan tanah kepada 

perempuan petani, hak-hak buruh perempuan termasuk cuti melahirkan dan upah 

yang setara, kampanye melawan poligami dan untuk hak perceraian yang lebih adil, 

dan peningkatan partisipasi politik perempuan di berbagai level pemerintahan (Lucas 

1992). 

Perempuan GERWANI aktif dalam berbagai arena publik yang sebelumnya 

didominasi laki-laki, mereka duduk di parlemen (meskipun jumlahnya terbatas), 

memimpin serikat buruh, mengorganisir kampanye literasi massal, dan terlibat dalam 

gerakan sosial untuk keadilan tanah (Mortimer 2006). Retorika emansipasi 

perempuan juga menjadi bagian dari wacana nasionalisme Sukarno, yang dalam 

berbagai pidatonya memuji kontribusi perempuan dalam revolusi kemerdekaan dan 

menyerukan partisipasi perempuan dalam pembangunan bangsa. (Benedict R. O’G 

Anderson 1972). Organisasi perempuan lain seperti Kowani (Kongres Wanita 

Indonesia), yang merupakan federasi berbagai organisasi perempuan dari spektrum 

politik yang beragam, juga aktif memperjuangkan isu-isu perempuan, termasuk upaya 

untuk mengesahkan Undang-Undang Perkawinan yang lebih adil (Stuers 1960). 

Dengan demikian, Orde Lama memberikan ruang politik bagi perempuan yang 

signifikan, meskipun terbatas dan seringkali dalam kerangka instrumentalis di mana 

perempuan dimobilisasi untuk mendukung agenda politik laki-laki.(Wieringa 2002) 

Namun di sisi lain, struktur patriarkal dalam keluarga dan kehidupan sehari-hari 

tetap sangat kuat selama Orde Lama, hal ini menunjukkan bahwa aktivisme politik 

perempuan dalam organisasi massa tidak secara otomatis mentransformasi relasi 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

133  

gender dalam ranah domestik. Upaya berulang kali untuk mengesahkan Undang-

Undang Perkawinan nasional sepanjang 1950 an dan awal 1960 an gagal karena 

resistensi keras dari kelompok konservatif, terutama partai-partai Islam yang 

menolak ketentuan yang akan membatasi poligami, memberikan hak perceraian yang 

lebih setara kepada perempuan, atau mengatur usia minimum perkawinan yang lebih 

tinggi (Cammack 1989).  

Draft aturan yang diusulkan oleh kelompok perempuan dan nasionalis sekuler 

pada tahun 1950 an, yang mencakup ketentuan bahwa poligami hanya diizinkan 

dengan persetujuan istri pertama dan pengadilan, dianggap terlalu liberal dan 

bertentangan dengan nilai-nilai agama dan adat oleh kelompok konservatif yang 

memiliki kekuatan politik signifikan dalam parlemen yang terfragmentasi (Katz and 

Katz 1975). Ketidakmampuan untuk mengesahkan undang-undag  Perkawinan 

selama hampir dua decade meskipun isu ini telah diidentifikasi sebagai prioritas sejak 

Kongres Perempuan Indonesia pertama tahun 1928 menunjukkan bahwa meskipun 

ada ruang politik untuk perempuan di arena publik, kekuatan untuk mengubah 

struktur patriarkal dalam keluarga, yang dianggap sebagai ranah pribadi, agama, dan 

adat, masih sangat terbatas (Blackburn 2004). 

 Praktik poligami tetap legal dan relatif lazim di kalangan elite politik dan agama, 

perempuan dalam perkawinan memiliki hak legal yang sangat terbatas untuk 

perceraian atau pengelolaan properti, dan tidak ada proteksi hukum nasional yang 

konsisten terhadap perempuan dalam keluarga (Cammack 1989). Sementara, 

Peristiwa 1965 menjadi turning point yang dramatis dan traumatis yang mengakhiri 

ruang politik yang telah terbuka bagi perempuan di Orde Lama. Kudeta yang gagal 

pada 30 September 1965, yang diikuti oleh pembantaian massal terhadap anggota 

dan simpatisan PKI yang menewaskan antara 500,000 hingga lebih dari 1 juta orang, 

tidak hanya menghancurkan PKI sebagai kekuatan politik tetapi juga menghancurkan 

GERWANI dan menciptakan trauma jangka panjang yang digunakan untuk 

melegitimasi depolitisasi total perempuan di bawah Orde Baru (Cribb 1990; K. 

Robinson 2009).  

Dari analisis periode pra Orde Baru di atas, dapat diidentifikasi sejumlah elemen 

kontinuitas yang diwariskan kepada Orde Baru dan menjadi bahan baku bagi proyek 

state ibuism. Pertama, ideologi domestisitas yang menempatkan peran utama dan 

kodrati perempuan dalam rumah tangga sebagai istri dan ibu telah tertanam sejak 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

134 

 

masa kolonial melalui pendidikan dan terus diperkuat selama Orde Lama meskipun 

ada mobilisasi politik perempuan (Blackburn 2004; Locher-Scholten 2000). Kedua, 

subordinasi perempuan dalam keluarga meskipun tidak terkodifikasi dalam hukum 

nasional yang seragam hingga undang-undang  perkawinan 1974 telah menjadi 

praktik yang meluas dalam berbagai sistem hukum adat yang dikodifikasi oleh 

kolonial dan dalam norma-norma sosial yang dominan (Cammack 1989).  

Ketiga, segregasi pekerjaan berdasarkan gender di mana perempuan 

terkonsentrasi dalam pekerjaan yang dianggap "sesuai dengan sifat perempuan" 

seperti pendidikan, kesehatan, dan pekerjaan rumah tangga, telah eksis jauh sebelum 

Orde Baru sebagai bagian dari pembagian kerja kolonial dan praktik sosial lokal (K. 

Robinson 2009). Keempat, konsep perempuan sebagai simbol bangsa yang perlu 

dilindungi dan dijaga kemurniannya  telah menjadi bagian dari retorika nasionalisme 

sejak Orde Lama, di mana perempuan seringkali direpresentasikan sebagai ibu 

bangsa atau "penjaga moralitas bangsa" meskipun secara paradoks mereka 

dimobilisasi untuk aktivitas publik (Wieringa 2002). 

Namun yang membedakan Orde Baru dari periode sebelumnya secara 

fundamental adalah cara elemen-elemen patriarkal yang telah ada ini ditransformasi 

menjadi sistem yang sistemik, birokratis, dan legal. Jika masa kolonial dan Orde 

Lama memiliki patriarki yang bersifat lokal (beragam berdasarkan etnis dan daerah 

dengan sistem hukum adat yang berbeda-beda), informal (berbasis norma sosial dan 

praktik adat yang tidak tertulis secara legal nasional), dan tidak terorganisir (tidak ada 

institusi nasional yang khusus mengatur dan memobilisasi perempuan secara 

sistematis), Orde Baru akan menciptakan patriarki yang nasional (seragam di seluruh 

Indonesia melalui aturan perkawinan yang berlaku nasional), formal (dikodifikasi 

dalam undang-undang dan peraturan pemerintah dengan kekuatan legal), dan 

terorganisir (melalui institusi seperti PKK dan Dharma Wanita yang mencapai setiap 

rumah tangga hingga tingkat RT dengan struktur hierarkis yang ketat) (K. Robinson 

2009; Suryakusuma 2011).  

Orde Baru tidak menciptakan patriarki dari nol bahan baku sudah ada, tertanam 

dalam sejarah kolonial dan praktik Orde Lama tetapi ia memodernisasi, 

merasionalisasi, dan menginstitusionalisasi patriarki menjadi apa yang dapat disebut 

sebagai patriarki negara modern (modern state patriarchy) yang lebih efisien dan 

penetratif dibandingkan bentuk-bentuk patriarki sebelumnya. Dengan memahami 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

135  

kontinuitas ini, kita dapat melihat bahwa state ibuism bukanlah anomali yang muncul 

tiba-tiba karena kepribadian atau ideologi spesifik Soeharto, melainkan adalah 

puncak dari proses historis panjang di mana elemen-elemen patriarkal yang telah 

tertanam dalam masyarakat Indonesia sejak masa kolonial dikumpulkan, 

dikonsolidasikan, dan ditransformasi menjadi sistem yang jauh lebih efisien dan 

penetratif (Blackburn 2004).  

Bagian berikutnya akan menganalisis secara detail bagaimana transformasi ini 

terjadi melalui beberapa mekanisme. 

4.2 Mekanisme Transformasi Patriarki Orde Baru  

Kontinuitas historis menjelaskan apa yang diwariskan kepada Orde Baru, maka 

bagian ini menganalisis bagaimana Orde Baru mentransformasi elemen-elemen 

patriarkal yang telah ada menjadi sistem yang lebih sistemik, birokratis, dan 

penetratif. Transformasi ini terjadi melalui tiga mekanisme yang saling memperkuat. 

Institusionalisasi melalui penciptaan organisasi perempuan yang terstruktur hierarkis 

dan terkontrol negara, legalisasi melalui kodifikasi subordinasi gender dalam undang-

undang nasional, dan ideologisasi melalui artikulasi dan penyebaran definisi resmi 

tentang peran kodrati perempuan. Ketiga mekanisme ini tidak beroperasi secara 

terpisah, melainkan bekerja secara sinergis untuk menciptakan apa yang dinamakan 

sebagai state ibuism, sebuah gender regime di mana negara mendefinisikan, 

mengatur, dan mengontrol perempuan terutama dalam kapasitas mereka sebagai ibu 

dan istri (Suryakusuma 2011).  

Mekanisme pertama adalah institusionalisasi melalui penciptaan dan ekspansi 

organisasi perempuan yang sepenuhnya terkontrol negara. Organisasi utama seperti 

PKK (Pembinaan Kesejahteraan Keluarga) dan Dharma Wanita menjadi instrumen 

vital bagi negara untuk menjangkau, memobilisasi, dan mengontrol perempuan 

Indonesia dalam skala yang belum pernah terjadi sebelumya. Organisasi ini 

dirancang sebagai gerakan nasional untuk memobilisasi perempuan dalam 

mendukung program pembangunan negara, tetapi dengan cara yang tidak 

mengancam tatanan patriarkal justru memperkuatnya (Steven 1991). 

Struktur organisasi PKK mencerminkan dan memperkuat hierarki birokrasi 

negara dengan cara yang sangat sistematis. Posisi kepemimpinan dalam PKK bukan 

berdasarkan kompetensi, pemilihan demokratis, atau aspirasi perempuan itu sendiri, 

melainkan semata-mata berdasarkan status suami (BRENNER 1998). Seorang 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

136 

 

perempuan dapat menjadi ketua PKK baik secara nasional bahkan di tingkat provinsi 

bukan karena kemampuan serta kapasitasnya, melainkan karena jabatan struktural 

suaminya. Mekanisme ini yang memperkuat konsep bahwa identitas sosial 

perempuan ditentukan oleh hubungan mereka dengan laki-laki, bukan karena 

kapasitas yang dimiliki.  

Sementara Dharma Wanita mencerminkan pentingnya birokrasi negara dalam 

Orde Baru, di mana pegawai negeri bukan hanya pekerja pemerintah tetapi juga agen 

ideologis yang diharapkan untuk menjadi model keluarga teladan bagi masyarakat 

luas (Shiraishi 1997). Struktur Dharma Wanita mirip dengan PKK dalam hal hierarki 

berdasarkan status suami di setiap instansi pemerintah, ketua Dharma Wanita adalah 

istri dari pejabat tertinggi instansi tersebut (Steven 1991). Hal yang membedakan 

Dharma Wanita dari PKK adalah bahwa keanggotaan dalam Dharma Wanita adalah 

otomatis dan wajib bagi semua istri PNS, seorang perempuan menjadi anggota 

Dharma Wanita bukan karena ia memilih untuk bergabung, tetapi karena suaminya 

adalah PNS (Djajadiningrat-Nieuwenhuis 1992).  

Fungsi manifes Dharma Wanita adalah untuk membantu dan mendukung 

suami dalam melaksanakan tugas dan membina kebersamaan serta meningkatkan 

kesejahteraan keluarga pegawai (Suryakusuma 2011). Tetapi fungsi laten yang lebih 

penting adalah untuk mengontrol istri-istri PNS dan memastikan bahwa mereka tidak 

melakukan apa pun yang dapat memalukan atau merugikan karir suami mereka, serta 

untuk memperkuat hierarki birokrasi melalui ritual-ritual sosial yang menekankan 

subordinasi (BRENNER 1998; Djajadiningrat-Nieuwenhuis 1992). Sistem ini 

menciptakan apa yang oleh Mies sebut sebagai housewifization dalam (Mies 1986) 

bahwa bagi perempuan yang sebenarnya juga bekerja di sektor formal bahkan 

perempuan PNS yang memiliki karir sendiri masih didefinisikan dan diperlakukan 

terutama sebagai istri dalam konteks Dharma Wanita, dengan identitas profesional 

mereka sendiri menjadi sekunder. 

Berbeda dengan GERWANI di era Orde Lama yang memperjuangkan isu-isu 

politik seperti reforma agraria, hak-hak buruh, dan partisipasi politik, PKK dan 

Dharma Wanita secara eksplisit non-politis (Wieringa 2002). Dengan demikian, 

PKK dan Dharma Wanita mengisi kekosongan organisasional yang ditinggalkan oleh 

penghancuran GERWANI, tetapi dengan karakter yang sangat berbeda bukan 

sebagai kendaraan untuk emansipasi atau pemberdayaan politik perempuan, 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

137  

melainkan sebagai instrumen negara untuk memobilisasi perempuan dalam 

mendukung agenda pembangunan negara sambil menjaga mereka tetap dalam peran 

domestik dan non-politis (Suryakusuma 2011; Wieringa 2002). Institusionalisasi ini 

menciptakan infrastruktur organisasional yang memungkinkan negara untuk 

menjangkau setiap perempuan Indonesia dari istri presiden hingga perempuan di 

desa terpencil dan membentuk perilaku, aspirasi, dan identitas mereka sesuai dengan 

visi negara tentang perempuan Indonesia yang baik (K. Robinson 2009). 

Mekanisme kedua, transformasi patriarki adalah legalisasi kodifikasi subordinasi 

perempuan dalam sistem hukum nasional yang seragam. Upaya untuk menciptakan 

undang-undang perkawinan nasional telah berlangsung sejak era Orde Lama tetapi 

gagal berulang kali karena resistensi dari kelompok konservatif, terutama partai-partai 

Islam yang khawatir bahwa regulasi negara akan mengintervensi apa yang mereka 

anggap sebagai ranah agama (Cammack 1989; Stuers 1960). Undang-undang ini 

adalah pencapaian penting bagi negara Orde Baru karena untuk pertama kalinya 

dalam sejarah Indonesia, terdapat hukum perkawinan yang berlaku secara nasional 

dan seragam, menggantikan pluralisme hukum di mana kelompok etnis dan agama 

yang berbeda tunduk pada sistem hukum yang berbeda (Hooker 1980). 

Undang-undang pernikahan mengkodifikasi subornasi perempuan dalam 

keluarga yang terlihat dalam beberapa pasal. Pasal 31 secara legal mengkodifikasi 

pembagian peran gender yang sangat patriarkal: laki-laki sebagai kepala keluarga yang 

memiliki otoritas pengambilan keputusan, dan perempuan sebagai ibu rumah tangga 

yang ranah utamanya adalah domestic (Blackburn 2004; Suryakusuma 2011). 

interpretasi dari kalimat dalam pasal aquo “ suami kepala keluarga dan istri ibu rumah 

tangga” secara sosial bahwa suami memiliki otoritas final dalam keputusan-keputusan 

keluarga penting, dan istri bertanggung jawab atas pekerjaan domestik dan 

pengasuhan anak (Cammack 1989). Pasal 34 memperkuat subordinasi ini melalui 

klausul “ suami memberikan keperluan hidup dan istri wajib mengatur urusan rumah 

tangga”. Kontruksi yang demikian ini menciptakan model dimana laki-laki dalah 

pencari nafkah yang bertanggung jawab secara finansial, dan perempuan adalah 

pengatur rumah tangga yang bertanggung jawab atas pekerjaan domestik. Konstruksi 

ini juga memperkuat gagasan bahwa pekerjaan perempuan di luar rumah adalah 

sekunder dan bahwa peran utama mereka tetap domestik, yang memiliki implikasi 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

138 

 

jangka panjang terhadap partisipasi dan posisi perempuan dalam pasar kerja (Wolf 

1992). 

Secara keseluruhan, Undang-undang Perkawinan 1974 mencerminkan 

kompromi politik antara kelompok nasionalis sekuler yang menginginkan hukum 

yang lebih egaliter dan kelompok Islam konservatif yang ingin mempertahankan 

patriarki (Cammack 1989; Katz and Katz 1975). Hasilnya adalah undang-undang 

yang secara simultan memberikan beberapa proteksi kepada perempuan (usia 

minimum, pembatasan poligami, hak perceraian) tetapi juga mengkodifikasi 

subordinasi mereka (suami sebagai kepala keluarga, istri sebagai ibu rumah tangga, 

kewajiban asimetris). Lebih jauh regulasi ini mentransformasi subordinasi 

perempuan dari norma sosial atau praktik hukum adat yang beragam dan informal 

menjadi hukum nasional yang eksplisit, tertulis, dan memiliki kekuatan legal yang 

berlaku seragam di seluruh Indonesia (Blackburn 2004). Legalisasi ini menjadikan 

patriarki tidak lagi hanya sekedar tradisi atau adat, tetapi menjadi instrument legal. 

Mekanisme ketiga dari transformasi patriarki adalah ideologisasi artikulasi dan 

penyebaran definisi resmi negara tentang peran kodrati perempuan melalui wacana, 

simbol, dan ritual. Institusionalisasi menciptakan struktur organisasi untuk 

memobilisasi perempuan dan legalisasi menciptakan kerangka hukum untuk 

mengatur perempuan, maka ideologisasi menciptakan sistem makna yang 

menaturalisasi dan melegitimasi subordinasi perempuan dengan membingkainya 

sebagai kodrat (Suryakusuma 2011; Wieringa 2002). Instrumen ideologis yang paling 

eksplisit dan berpengaruh adalah Panca Dharma Wanita (Lima Kewajiban 

Perempuan), yang dirumuskan dan dipopulerkan melalui Dharma Wanita dan 

kemudian diadopsi secara luas dalam berbagai institusi negara, termasuk sekolah-

sekolah (Blackburn 2004).  

Ideologi state ibuism disebarkan tidak hanya melalui dokumen resmi seperti 

Panca Dharma Wanita, tetapi juga melalui beberapa pidato-pidato pejabat negara 

terutama Presiden Soeharto dan Ibu Tien Soeharto yang secara berulang 

mengartikulasikan visi negara tentang peran perempuan. Dalam pidato-pidatonya, 

terutama pada peringatan Hari Ibu (22 Desember) setiap tahun, Soeharto secara 

konsisten menekankan tema-tema seperti kodrat wanita, keluarga sebagai unit 

terkecil negara, dan ibu sebagai tiang negara dari belakang(Suryakusuma 2011; 

Wieringa 2002). Konsep kodrat wanita sangat sentral dalam wacana state ibuism dan 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

139  

berfungsi untuk menaturalisasi subordinasi gender (Suryakusuma 2011). Konsep ini 

adalah strategi ideologis yang sangat efektif karena ia menempatkan tatanan gender 

di luar ranah politik jika peran gender adalah kodrat, maka mempertanyakan atau 

menantangnya adalah tidak masuk akal, bahkan melawan alam (K. Robinson 2009). 

Melalui ketiga mekanisme yang saling memperkuat ini institusionalisasi melalui 

PKK dan Dharma Wanita, legalisasi melalui Undang-undang Perkawinan 1974, dan 

ideologisasi melalui Panca Dharma Wanita dan wacana negara. Orde Baru 

mentransformasi patriarki dari sistem yang beragam, lokal, dan informal menjadi 

patriarki negara yang sistemik, nasional, dan formal. Hal penting untuk ditekankan 

adalah bahwa mekanisme-mekanisme ini tidak hanya menciptakan kontrol eksternal 

atas perempuan, tetapi juga berusaha untuk membentuk subjektivitas perempuan 

dan cara perempuan memahami diri mereka sendiri, aspirasi mereka, dan peran 

mereka dalam masyarakat. Melalui partisipasi berulang dalam pertemuan PKK, 

penyerapan wacana tentang kodrat wanita, dan sosialisasi dalam struktur hierarkis 

organisasi, perempuan diharapkan untuk menginternalisasikan norma-norma state 

ibuism dan mengatur diri mereka sendiri sesuai dengan norma tersebut tanpa perlu 

pengawasan konstan dari negara.  

 

5. CONCLUSIONS (خاتمة \ خلاصة )  

 

Penelitian ini menunjukkan bahwa state ibuism pada masa Orde Baru bukan 

sekadar kebijakan gender, melainkan sebuah proyek negara yang sistematis untuk 

mentransformasi, menstandardisasi, dan memodernisasi patriarki demi kepentingan 

politik dan pembangunan ekonomi rezim. Dengan menelusuri kontinuitas historis 

dari masa kolonial, Orde Lama, hingga Orde Baru, penelitian ini menegaskan bahwa 

Orde Baru tidak menciptakan patriarki dari nol, tetapi mengkonsolidasikannya 

menjadi bentuk yang lebih birokratis, legalistik, dan nasional. emuan utama 

penelitian ini adalah bahwa Orde Baru berhasil mengubah patriarki tradisional-lokal 

yang beragam menjadi patriarki negara melalui tiga mekanisme kunci yang saling 

memperkuat: institusionalisasi, legalisasi, dan ideologisasi. Analisis ini menunjukkan 

bahwa Orde Baru tidak mengeksklusi perempuan dari ruang publik, melainkan 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

140 

 

menginkorporasi mereka secara terkontrol dalam bentuk mobilisasi tanpa 

emansipasi. Perempuan didorong masuk ke pabrik dan organisasi massa, tetapi 

hanya dalam kapasitas yang mengafirmasi hierarki gender. Dalam konteks negara 

developmental otoriter, gender menjadi instrumen penting untuk mengendalikan 

populasi, menyediakan tenaga kerja murah, dan menjaga stabilitas sosial. Warisan 

state ibuism terbukti bertahan lama. PKK tetap beroperasi dengan struktur hampir 

identik, UU Perkawinan 1974 nyaris tidak berubah, dan wacana kodrat Wanita masih 

mendominasi diskursus keluarga dan politik. Hal ini menunjukkan bahwa state 

ibuism tidak hanya tertanam dalam institusi negara, tetapi juga dalam subjektivitas 

perempuan dan laki-laki Indonesia cara mereka memahami diri, keluarga, dan peran 

gender. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan, terutama karena fokus pada perspektif 

negara dan dokumen formal. Pengalaman perempuan secara langsung, variasi 

regional, dan dimensi interseksional belum sepenuhnya tergali. Penelitian lanjutan 

perlu melibatkan metode studi kasus lokal, analisis interseksional, komparasi 

internasional, serta kajian lebih mendalam tentang dinamika gender era Reformasi. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa memahami state ibuism 

sebagai proyek patriarki negara memberikan cara pandang yang lebih utuh tentang 

bagaimana relasi gender di Indonesia dibentuk, dipertahankan, dan dinaturalisasi. 

Transformasi relasi gender yang genuine di masa depan memerlukan pembongkaran 

struktur institusional, reformasi hukum, serta perubahan mendasar dalam wacana 

dan kesadaran publik. Memahami sejarah state ibuism bukan hanya penting untuk 

kepentingan akademik, tetapi juga esensial bagi upaya jangka panjang menuju 

keadilan gender di Indonesia. 

 

 

6. REFERENCES ( قائمة المراجع)    

 

Amar, Syahrul. 2017. “Perjuangan Gender Dalam Kajian Sejarah Wanita Indonesia Pada Abad 

XIX.” Fajar Historia: Jurnal Ilmu Sejarah dan Pendidikan 1(2): 106–119. https://e-

journal.hamzanwadi.ac.id/index.php/fhs/article/view/587. 

Aulia Rafika Husna, and Anjanie Ardhana Adiyuka. 2025. “Antagonisasi Gerwani Dan Ibuisme 

Negara: Strategi Rezim Orde Baru Membentuk Ingatan Kolektif Dan Hegemoni Gender.” 

Jurnal Perempuan 30(1): 13–24. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

141  

https://indonesianfeministjournal.org/index.php/IFJ/article/view/1117. 

Benedict R. O’G Anderson. 1972. The Idea of Power in Javanese Culture Culture and Politics in 
Indonesia. Cornell University Press. 

Blackburn, Susan. 2004. Women and the State in Modern Indonesia. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

https://www.cambridge.org/core/product/6AE0A6C5FA5C01DF883358082E9BEBA2. 

BRENNER, SUZANNE APRIL. 1998. The Domestication of Desire. Princeton University 

Press. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/j.ctt1r2gc1. 

Cammack, Mark. 1989. “Islamic Law in Indonesia’s New Order.” International and Comparative 
Law Quarterly 38(1): 53–73. 

https://www.cambridge.org/core/product/56A8EEEE9263FF1C750A32315B84A664. 

Choo, Hae Yeon. 2016. Decentering Citizenship: Gender, Labor, and Migrant Rights in South 
Korea. California: Standford University Press. 

Connell, Raewynn. 1987. Gender and Power Society, the Person, and Sexual Politics. Standford 

University Press. 

———. 1995. Masculinities. Cambridge: Polity Press. 

Cribb, Robert. 1990. The Indonesian Killings of 1965-1966: Studies from Java and Bali. Centre 

of Southeast Asia Studies. 

Djajadiningrat-Nieuwenhuis, Madelon. 1992. “Ibuism and Priyayization: Path to Power?” In 

Indonesian Women in Focus, Brill. 

Gouda, Frances. 1995. “Teaching Indonesian Girls in Java and Bali, 1900-1942: Dutch 

Progressives, the Infatuation with ‘Oriental’ Refinement, and ‘Western ’ Ideas about Proper 

Womanhood [1] .” Women’s History Review 4(1): 25–62. 

https://doi.org/10.1080/09612029500200072. 

Hooker, MB. 1980. “Adat Law in Modern Indonesia.” The American Journal of Comparative 
Law 28(2): 352–54. https://doi.org/10.2307/839892. 

Hyunanda, Vinny Flaviana, José Palacios Ramírez, Gabriel López-Martínez, and Víctor 

Meseguer-Sánchez. 2021. “State Ibuism and Women’s Empowerment in Indonesia: 

Governmentality and Political Subjectification of Chinese Benteng Women.” Sustainability 

13(6): 3559. https://www.mdpi.com/2071-1050/13/6/3559. 

Jati, Wasisto Raharjo. 2014. “HISTORISITAS POLITIK PEREMPUAN INDONESIA.” 

Paramita: Historical Studies Journal 24(2). 

http://journal.unnes.ac.id/nju/index.php/paramita/article/view/3123. 

Katz, June S, and Ronald S Katz. 1975. “The New Indonesian Marriage Law: A Mirror of 

Indonesia&amp;s Political, Cultural and Legal Systems.” The American Journal of 
Comparative Law 23(4): 653–81. https://doi.org/10.2307/839240. 

Kuntowijoyo. 2013. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Lev, Daniel S. 1972. “Islamic Courts in Indonesia: A Study in the Political Bases of Legal 

Institutions.” University of California Press. 

Locher-Scholten, Elsbeth. 2000. Women and the Colonial State: Essays on Gender and 
Modernity in the Netherlands Indies 1900-1942. Amsterdam University Press. http://www-

jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/j.ctt46n2p0. 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

142 

 

Lucas, Anton. 1992. “Land Disputes in Indonesia: Some Current Perspectives.” Indonesia (53): 

79–92. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/3351117. 

Manse, Maarten. 2024. “The Plural Legacies of Legal Pluralism: Local Practices and 

Contestations of Customary Law in Late Colonial Indonesia.” Legal Pluralism and Critical 
Social Analysis 56(3): 328–48. https://doi.org/10.1080/27706869.2024.2377447. 

Mies, Maria. 1986. Patriarchy and Accumulation on a World Scale. London: Zed Books. 

Mortimer, Rex. 2006. Indonesia Communism Under Soekarno Ideology and Politics 1959-1965. 

New York: Cornell University Press. 

MURRAY, TANIA L I. 2007. The Will to Improve Governmentality, Development, and the 
Practice of Politics. Duke University Press. http://www-jstor-

org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/j.ctv11smt9s. 

NIEHOF, ANKE. 1998. “The Changing Lives of Indonesian Women: Contained Emancipation 

under Pressure.” Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 154(2): 236–58. http://www-

jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/27865429. 

Pateman, Carole. 1988. Sexual Contract. Standford University Press. 

Plant, Byron King. 2008. “Secret, Powerful, and the Stuff of Legends: Revisiting Theories of 

Invented Tradition.” The Canadian Journal of native studies 28(1): 175. 

Prianti, Desi Dwi. 2019. “The Identity Politics of Masculinity as a Colonial Legacy.” Journal of 

Intercultural Studies 40(6): 700–719. https://doi.org/10.1080/07256868.2019.1675612. 

Robinson, Geofray. 1995. The Dark Side of Paradise: Political Violence in Bali. Cornell 

University Press. 

Robinson, Kathryn. 2009. Gender, Islam and Democracy in Indonesia. Abingdon: Routledge. 

Santika, Sovia, and Yusnita Eva. 2023. “Kewarisan Dalam Sistem Kekerabatan Matrilineal, 

Patrilineal Dan Bilateral.” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial 11(02). 

https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/am/article/view/4874. 

Seng, Guo-Quan. 2018. “The Gender Politics of Confucian Family Law: Contracts, Credit, and 

Creole Chinese Bilateral Kinship in Dutch Colonial Java (1850s–1900).” Comparative 
Studies in Society and History 60(2): 390–414. 

https://www.cambridge.org/core/product/667B5D38F55BDA25337976AF9971138D. 

Shiraishi, Saya S. 1997. Young Heroes The Indonesian Family In Politics. Cornell University 

Press. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/10.7591/j.ctvb6v6gr. 

Steven, Maila. 1991. Why Gender Matters in Southeast Asian Politics. Centre of Southeast Asian 

Studies. 

Stoler, Laura. 2010. Carnal Knowledge and Imperial Power : Race and the Intimate in Colonial 
Rule. University of California Press. http://www-jstor-

org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/j.ctv15d80x0. 

Stuers, Cora Vreede-de. 1960. The Indonesian Woman: Stuggles And Achievements. Mouton . 

Suryakusuma, Julia. 1996. “The State and Sexuality in New Order Indonesia.” In Fantasizing the 
Feminine in Indonesia, Durham: Duke University Press. 

———. 2011. State Ibuism: The Social Construction of Womanhood in New Order Indonesia. 

Depok: Komunitas Bambu. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

143  

Taylor, Jean Gelman. 2009. The Social World of Batavia: Europeans and Eurasians in Colonial 
Indonesia. Madison: University of Wisconsin Press. 

True, Jacqui. 2003. Gender, Globalization, and Postsocialism: The Czech Republic After 
Communism. Columbia University Press. http://www-jstor-

org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/10.7312/true12714. 

Walby, Sylvia. 1990. Theorizing Patriarchy. Cambridge: Basil Blackwell. 

Welter, Barbara. 1966. “The Cult of True Womanhood: 1820-1860.” American Quarterly 18(2): 

151–74. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/2711179. 

Wieringa, Saskia. 2002. Sexual Politics in Indonesia. London: Palgrave Macmillan. 

Wolf, Diane Lauren. 1992. Factory Daughters: Gender, Household Dynamics, and Rural 
Industrialization in Java. London: University of California Press. 

 

 


