119

NAZHARAT: JURNAL KEBUDAYAAN, Vol 52, No.2, December 2025

NAZHARAT: ISSN: 2541-2183, pISSN: 1412-4386

JURN AL KEBUD AYMN Available online at:

www. nazharat.fah.uinjambi.ac.id
&0 10.30631/nazharat.vxix...xxx

STATE IBUISM DAN MODERNISASI PATRIARKI:
ANALISIS SEJARAH RELASI GENDER PADA MASA
ORDE BARU INDONESIA

Mujib Barohman', Imam Mubhsin’®,
Universitas Islam Negeri Sunan Kaljaga Yogvakarta
24201021005@student. uin-suka.ac.id, imam.muhsin@uin-suka.ac.id
6281233357151

Abstract

This study analyzes how the New Order regime under President Socharto
(1906-1998) systematically transformed gender relations in Indonesia
through state ibuism, an ideology and mstitutional apparatus that defined and
mobilized women primarily as wives and mothers. This Study using historical
methodology and primary sources government documents, laws, ofticial
speeches, and statistical datathe research examines the continuities and
discontinuities between colonial and Old Order patriarchal structures and
those of the New Order, as well as the mechanisms that enabled the regime
to construct a more systematic and penetrative form ol patriarchy. The
findings show that state ibuism modernized and bureaucratized previously Lz
diverse, localized, and informal patriarchal norms mto a national,
mstitutionalized, and legally codified system. This transformation operated

&
through three synergistic mechanisms: mstitutionalization, legalization (the “"z."’ /
and ideologization . Conceptualized as modern state patriarchy, state ibuism
mcorporated women mto public life while reinforcing domestic Abstract

subordination producing mobilization without emancipation. Situated within
developmental authoritarianism, the study demonstrates how gender
governance supported population control, labor exploitation, and social
stability. Despite the fall of the New Order, the persistence of PKK structures,
the endurance of the Marriage Law’s patriarchal provisions, and ongoing
appeals to women’s nature mdicate the deep mstitutional and ideological
legacy of state 1buism. The study contributes to scholarship on gender and
authoritarianism and suggests future research on women'’s lived experiences,
regional variations, mtersectional dynamics, and comparative developmental
states.

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan


https://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/article/view/108

Keywords: State Ibuis, Patriarchy, Women History

Keyword
1. INTRODUCTION (3s.150)

Rezim Orde Baru di bawah Presiden Soeharto (1966-1998) merupakan salah satu
periode kepemimpinan yang dicirikan bukan hanya oleh pembangunan ekonomi yang
pesat dan otoritarianisme politik, tetapi juga restrukturisasi sistemik relasi gender.
Periode in1i memperkenalkan konsep state ibuism yang merujuk kepada perempuan
sebagai pelengkap dan pendamping suami, sebagai penghasil keturunan bangsa, sebagai
ibu sekaligus pendidik anak, sebagai pengelola rumah tangga, dan sebagai anggota
masyarakat Indonesia secara hierarkis dalam urutan tersebut (Suryakusuma 1996).
Berbeda dari bentuk-bentuk represi gender yang lebih terbuka yang ditemukan dalam
sejumlah rezim otoriter lainnya, State Ibuism beroperasi melalui mekanisme yang lebih
halus. Perempuan tidak dieksklusi dari kehidupan publik, melainkan secara sistematis
dunkorporasikan  kedalam  struktur-struktur — negara dan  program-program
pembangunan. Namun, inklusi ini justru dirancang untuk mengonfirmasi dan
mengonsolidasikan alih-alih menantang hierarki gender yang telah ada (BRENNER
1998).

Mobilisasi perempuan i tentunya tidak terjadi secara oranik, melainkan melalui
sistem yang sangat terorganisir, terbirokratisasi, dan dikodifikasi secara legal.
Pemahaman terhadap transformasi gender pada masa Orde Baru menjadi penting
bukan hanya untuk tujuan historiografis melengkapi narasi sejarah Indonesia yang
selama in1 cenderung berorientasi kepada laki-laki ( male centered), melainkan karena
warlsan jangka panjangnya yang terus membentuk konfigurasi sosial politik Indonesia
kontemporer. Meskipun Orde Baru runtuh pada 1998 dan Indonesia telah menjalani
proses demokratisasi selama lebih dar1 dua dekade, berbagai struktur dan 1deologi State
Ibuism tetap bertahan. PKK, misalnya masih beroperasi hingga hari in1 dengan struktur
kelembagaan yang hampir 1dentik, meskipun mengalami sejumlah modifikasi retorika.
Demikian pula, wacana tentang kodrat wanita, keluarga sebagai fondasi bangsa, serta ibu
sebagal madrasah pertama tetap hadir secara dominan dalam diskursus publik,
termasuk di kalangan politisi perempuan dan aktivis yang secara formal mendukung

agenda kesetaraan gender.



121

Lebih jauh, fenomena di Indonesia memberikan mnsight komparatif yang signifikan
dalam memahami pola-pola yang lebih luas pada negara-negara developmental otoriter
di Asia. Korea Selatan di bawah Park Chung hee, Taiwan di bawah Kuomintang, dan
Singapura di bawah Lee Kuan Yew semuanya menunjukkan pola serupa seperti
mobilisasi perempuan untuk industrialisasi sambil memperkuat ideologl keluarga
patriarkal, kontrol negara atas reproduksi melalui kebyakan kependudukan yang
direktif, dan depolitisasi perempuan melalul organisasi massa yang terkontrol negara
(Choo 2016; True 2003). Namun kasus Indonesia memiliki keunikan karena skala
populasi yang sangat besar, keragaman etnis dan agama yang ekstrem, dan durasi yang
sangat panjang yang memungkinkan konsolidasi sistem yang sangat mendalam. Dengan
demikian, studi tentang state ibuism Indonesia berkontribusi pada pemahaman yang
lebih luas tentang hubungan antara negara, gender, dan pembangunan dalam konteks

otorltarianisme.

Untuk memahami State Ibuism pada masa Orde Baru secara komprehensif,
pertanyaan mendasar yang harus diajukan adalah mengenai asal-usul fenomena tersebut.
Apakah State Ibuism merupakan kreasi orisinal Soeharto dan rezimnya? Apakah 1a
muncul secara tiba-tiba pada 1966? Ataukah 1a memiliki akar historis yang jauh lebih
panjang? Pertanyaan-pertanyaan i krusial karena jawaban atasnya menentukan
bagaimana State Ibuism dipahami sebagai fenomena sosial-politik. Jika State Ibuism
merupakan konstruksi eksklusif Orde Baru, maka secara teoritis 1a secharusnya lenyap
bersamaan dengan kejatuhan rezim pada 1998. Akan tetapi, sebagaimana telah
dyelaskan sebelumnya, berbagai elemen State Ibuism justru tetap bertahan bahkan
setelah dua dekade demokratisasi. Hal in1 menunjukkan bahwa State Ibuism memiliki
fondasi historis yang lebih dalam dalam struktur sosial dan budaya Indonesia, sehingga

tidak dapat dihapus hanya melalui pergantian rezim politik.

Penelitian in1 berargumen bahwa pemahaman terhadap State Ibuism mensyaratkan
pendekatan genealogis yang menelusuri jejak historisnya hingga periode kolonial dan
masa Orde Lama. Periode kolonial Belanda khususnya akhir abad ke-19 hingga awal
abad ke-20 memainkan peran formatif dalam pembentukan patriarki modern Indonesia
melalul dua proses saling berkaitan. Orde lama juga memperlihatkan bahwa terdapat

mobilisasi gerakan perempuan juga struktur hirarki cukup kuat serta adanya trauma dan

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



122

stigma terhadap perempuan yang aktif secara politik. Stigma ini kemudian dimanfaatkan

oleh Orde Baru untuk melegitimasi depolitisasi total perempuan (G. Robinson 1995).

Dengan menelusuri genealogi historis tersebut, penelitian in1 menunjukkan bahwa
State Ibuism bukanlah fenomena yang muncul dari kekosongan. Orde Baru mewarisi
dan mentransformasikan elemen-elemen patriarkal yang telah mengakar sebelumnya,
namun yvang membedakan Orde Baru adalah kemampuannya untuk
mengonsolidasikan, mengorganisir, dan menasionalisasikan elemen-elemen tersebut.
Fenomena in1 merepresentasikan bentuk modernisasi patriarki: patriarki tidak dihapus,
tetapt ditransformast menjadi lebih modern dalam arti dioperasionalkan melalui
mstitusi-institusi negara yang rasional-birokratis dan diintegrasikan ke dalam proyek

modernisasi ekonomi negara developmental.

Sejumlah penelitian telah berkontribusi dan mengembangkan diskursus mengenai
state of ibuism diantaranya, Penelitian yang dilakukan oleh Wasisto Raharjo dalam (Jati
2014) yang mencoba menjelaskan praktik state rbuism pada era Orde Baru telah
mendomestifikasi serta mendepolitisasi perempuan, sehingga hingga kini upaya
mencapal representasi dan partisipasi politik yang setara masith menghadapi ambiguitas
dan ketidakseiringan agenda femimisme di berbagai ranah. Penelitian yang dilakukan
oleh Vinny Flaviana Hyunanda dkk dalam (Hyunanda et al. 2021) yang menjelaskan
bagaimana State Ibuism dikombinasikan dengan pembangunan neoliberal untuk
mendepolitisasi dan mendomestikasi pemberdayaan perempuan. Penelitian lain yang
ditulis oleh Aulia dalam (Auha Rafika Husna and Adiyuka 2025)yang membahas
Implementasi 1buisme negara yang dilembagakan melalul organisasi-organisasi resmi
sepertt Dharma Wanita dan PKK telah mengekang visi politik, ruang gerak, dan agensi
perempuan secara sistematis sehingga gerakan perempuan Indonesia mengalami

dekadensi mendalam dan belum mampu memulihkan kembali kekuatan transformattf,

Adapun penelitian in1 menawarkan pendekatan yang integratif dan longitudinal.
Dengan menelusurt genealogi patriarki dart masa kolonial, Orde Lama, hingga Orde
Baru, penelitian i1 menunjukkan bahwa state rbuism bukanlah fenomena pasca 1966
yang muncul secara tiba-tiba, melainkan hasil modernisasi dan konsolidasi elemen-
elemen patriarkal yang telah berakar sebelumnya. Dengan demikian, peneliian ini

hendak menjawab persoalan Bagaimana negara Orde Baru mentransformasi patriarki



123

di Indonesia dart bentuk lokal dan mformal menjadi sistem patriarki negara yang

nasional dan terorganisir melalui state ibuisme?

2. THEORETICAL FRAMEWORK (=Llas)

Kajian mengenai konstruksi gender pada masa Orde Baru telah berkembang secara
substansial dalam dua dekade terakhir, terutama melalui kontribusi sosiologi, sejarah,
dan studi gender. Literatur yang paling relevan bagi penelitian i dapat dikelompokkan
ke dalam tiga arus utama. Pertama, kajlan mengenai state ibuism, kedua studi sejarah
perempuan Indonesia dan ketiga, teor1 patriarki dan negara. Dengan mengintegrasikan
ketiga kategori tersebut, terlihat bahwa meskipun penelitian mengenai state ibursm telah
menghasilkan pemahaman mendalam tentang politik gender Orde Baru, gap signifikan
tetap ada dalam penjelasan historls mengenai transformasi patriarki lintas periode.
Penelitian i1 bertujuan mengisi ruang tersebut dengan menawarkan analisis historis
yang menelusuri genealoginya dari akar kolonial hingga konsolidasi ideologi gender oleh

Orde Baru(MURRAY 2007).

Dalam konteks tersebut, gender menjadi dimensi sentral dar1 proyek
governmentality Orde Baru. Program Keluarga Berencana (KB) yang agresif yang
menurunkan Total Fertility Rate dart 5,6 pada 1970 menjadi 2,6 pada 1990 an
mengonstruksi tubuh perempuan sebagai objek utama perencanaan demografis negara
(NIEHOF 1998). Pada saat yang sama, depolitisasi sistemik terhadap perempuan
melalul pembubaran organisasi - organisasi perempuan yang otonom dan penggantian
mereka dengan lembaga yang dikontrol negara memastikan bahwa partisipasi
perempuan dalam pembangunan tidak berkembang menjadi tantangan terhadap

kekuasaan otoriter maupun struktur patriarkal (Shiraishi 1997).

Dimensi kritis dalam memahami state ibuism adalah mengenali genealogi
historisnya. Orde Baru tidak menciptakan relasi gender sebaliknya 1a memodernisasi,
merasionalisasi, dan menasionalisasi struktur-struktur patriarkal yang memiliki akar
mendalam baik dalam praktik-praktik indigenous pra kolonial maupun intervensi-

mtervensli kolonmal (Stoler 2010).

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



124

1.1 KONSEP STATE IBUISM DAN GENDER ORDE BARU

Kajian tentang relasi dan gender pada masa Orde Baru telah menghasilkan
konsep kunci yang hingga kini menjadi rujukan utama dalam studi gender Indonesia,
yakni state ibuism. Konsep mi pertama kali dikemukakan oleh Julia Suryakusuma
dalam karyanya (Suryakusuma 2011). Suryakusuma mendefinisikan state 1buism
sebagai 1deologl negara yang mendefinisikan perempuan Indonesia berdasarkan
fungsi biologis mereka sebagai ibu dan yang secara sistematis mensubordinasi mereka
pada laki-laki (suami/bapak) dan negara. Suryakusuma menjelaskan bahwa ideologi
mi tidak hanya bersifat represif tetapi juga produktif karena memproduksi subjek
baru: the state ibu, yaitu perempuan yang identitasnya sepenuhnya ditentukan oleh
peran domestik serta status suaminya.

Suryakusuma dalam karyanya 1 menegaskan bahwa Ibuisme negara
mendefinisikan perempuan sebagai pelengkap dan pendamping suami, sebagai
pengembang keturunan bangsa, sebagai ibu dan pendidik anak, sebagai pengelola
rumah tangga, serta sebagal anggota masyarakat Indonesia. Definisi tersebut
menegaskan urutan hierarkis peran yang dilekatkan negara kepada perempuan dan
menjadi dasar bagi pengaturan sosial Orde Baru. Dalam kerangka analisisnya,
Suryakusuma menunjukkan bahwa state ibuism dioperasionalisasikan terutama
melalul dua institusi: PKK (Pembinaan Kesejahteraan Keluarga) dan Dharma
Wanita. PKK, yang didirikan pada 1967, memiliki struktur organisasi dari pusat
hingga tingkat RT, dan istr1 pejabat secara otomatis menduduki jabatan struktural
berdasarkan posisi suaminya. Sementara Dharma Wanita, yang didirikan pada 1974,
merupakan organisasi istr1 pegawai negeri sipil. Suryakusuma menguraikan bahwa
kedua institusi ini berfungsi sebagai mekanisme negara untuk memobilisasi
perempuan tanpa memberikan pemberdayaan politik suatu bentuk “mobilization
without emancipation”

Konsep state ibuism ini kemudian menjadi fondasi penting dalam kajian gender,
namun demikian terdapat keterbatasan. Analisa dari Saskia Wieringa kemudian
memberikan pemahaman sebagai pelengkap dengan fokus pada institusi dan sejarah
organisasi perempuan. Wieringa menelusuri bagaimana negara Orde Baru
mengeliminasi organisasi perempuan independent terutama GERWANI dan
menggantikannya dengan organisasi yang dikendalikan negara seperti PKK

(Wieringa 2002). Wieringa mencoba memperlihatkan bahwa depolitisasi



125

Perempuan merupakan prasyarat munculnya “state ibuisme” karena negara tidak
mungkin mengkontrol perempuan secara efektif apabila mereka terorganisasi secara
politik dan otonom.

Kontribusi  penting dalam  karya Wieringa adalah  bagaimana 1a
mendokumentasikan mengenai  propaganda anti  GERWANI pasca 1965
menciptakan stigma jangka panjang terhadap perempuan yang aktif secara politik.
Narasi bahwa perempuan GERWANI "amoral' dan "bejat" digunakan untuk
membenarkan represi dan depolitisasi massal. Trauma kolektif 1 menciptakan
“ruang kosong” yang kemudian dusi oleh negara melalui PKK dan Dharma Wanita
sebagal organisasi yang “aman” karena non-politis.

Pandangan yang ditawarkan oleh Kathryn Robinson kemudian melengkapi
analisis struktural Suryakusuma dan Wieringa. Robinson menyoroti bagaimana
perempuan menegosiasikan hubungan dengan negara dan modernitas. Robinson
dalam (K. Robinson 2009) menegaskan bahwa perempuan tidak serta merta menjadi
korban pasif state ibuism melainkan 12 mampu memanfaatkan ruang seperti
memanfaatkan kesempatan pelatthan dan jejaring sosial dalam PKK. Lebih lanjut
Robinson juga menunjukkan bahwa orde baru memobilisasi perempuan sebagai
“agen pembangunan”melalui program seperti Keluarga Berencana (KB) dalam
kerangka peran domestik. Perempuan diposisikan sebagai “manajer keluarga” yang
mendukung pembangunan nasional melalui ruang domestik.

2.1 Sejarah Perempuan Indonesia : Kontiunitas Patriarki

Penting untuk memahami transformasi patriarki pada masa orde baru untuk
melihat kontiunitas historis dart masa sebelumnya. Kajian mengenai sejarah patriarki
di Indonesia memperlihatkan bahwa kontruksi gender masa Orde Baru tidak dapat
dilepaskan dar1 warisan kolonial maupun dimamika polittk Orde Lama. Elsbeth
Locher Scholten dalam (Locher-Scholten 2000) menguraikan bagaimana pemerintah
kolonial Belanda membentuk konfigurasi relasi gender yang ambivalen. Di satu sisi,
kolonialisme memperkenalkan pendidikan Barat bagi perempuan elite sebagai
bagian dar1 ethical policy, tetapt di sisi lain, kolonialisme justru mengkodifikasi
hukum adat yang patriarkal melalui karya-karya ahli seperti Van Vollenhoven dan
Ter Haar. Kodifikasi tersebut menciptakan “tradisi yang diinvensikan” tentang peran
gender yang dianggap asli dan statis, padahal sebagian besar merupakan konstruksi

kolonial. Scholten juga menunjukkan bagaimana pendidikan kolonial menanamkan

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



126

1deologl domestisitas dengan memposisikan perempuan sebagai ibu modern yang
terdidik tetapi tetap berada dalam batas-batas ruang domestik. Melalui temuan 1ni, 1a
memperlihatkan bahwa akar 1deologis dari state ibuism Orde Baru telah terbentuk
sejak era kolonial, sehingga patriarki Orde Baru dapat dipahami sebagai warisan
kolonial yang dimodernisasi.

Jean Gelman Taylor dalam (Taylor 2009) melengkapi pemahaman sebelumnya
yang menggambarkan kompleksitas hubungan ras, kelas, dan gender dalam
masyarakat kolonial. Taylor menunjukkan bahwa relasi gender pada masa kolonial
tidak tunggal, tetapi berlapis antara perempuan Eropa, Eurasia, dan pribumi,
sechingga memberikan nuansa terhadap bagaimana patriarki kolonial bekerja secara
berbeda dalam kelompok sosial yang beragam. Kajian i1 penting untuk menghindari
generalisasi statis tentang patriarki, sekaligus menunjukkan variasi historis yang
membentuk konteks sebelum Orde Lama dan Orde Baru. Sementara itu (Stuers
1960) memberikan gambaran kontemporer mengenai perdebatan gender pada akhir
Orde Lama, termasuk kegagalan pengesahan RUU Perkawinan 1950-an. Temuan
mi menunjukkan bahwa isu-isu pernikahan, keluarga, dan peran domestik telah
menjadi arena politik sejak Orde Lama, namun baru dapat dimstitusionalisasi secara
kuat melalui undang-undang Perkawinan 1974 di bawah Orde Baru, menegaskan
adanya kontinuitas agenda tetapt perbedaan Kkapasitas negara dalam
mengeksekusinya.

Keseluruhan literatur tersebut, terlihat adanya pola kontinuitas dan
diskontinuitas patriarki di Indonesia. Kontinuitas mencakup ideologi domestisitas,
subordinasi perempuan dalam keluarga, segregasi gender dalam pekerjaan, dan
simbolisasi perempuan sebagai “ibu bangsa”. Diskontinuitas terlihat dari perbedaan
yang signifikan antara kolonalisme yang mengkodifikasi patriarki lokal, Orde Lama
yang membuka ruang polittk bagi perempuan, dan Orde Baru yang melakukan
depolitisasi total melalul birokratisasi dan 1deologi state thuism. Dengan demikian,
terdapat gap penting yang belum sepenuhnya dyelaskan oleh literatur: meskipun
sebaglan besar studi menyoroti diskontinuitas pasca-1965, masih kurang analisis
komprehensif tentang bagaimana patriarki mengalami transformasi berlapis dari
masa kolonial hingga Orde Baru. Peneliian i1 bertujuan mengisi gap tersebut
dengan menekankan kontinuitas historis sekaligus bentuk-bentuk modernisasi

patriarki yang dilembagakan melalui kebijakan dan 1ideologi negara.



127

3.1 Teori Patriarki dan Negara

Untuk menganalisis transformasi patriarki dalam konteks Indonesia, penelitian
i mengandalkan kerangka teori feminis mengenai relasi gender dan institusi negara.
RW Connel melalui (Connell 1987) dan (Connell 1995) memperkenalkan konsep
gender regime sebagal pola relasi gender yang terinstitusionalisasi dalam konteks
sosial tertentu. Connell menekankan bahwa negara modern bukan entitas netral,
melainkan secara struktural patriarkal, memproduksi apa yang disebut sebagai
patriarchal dividend, yaitu keuntungan material dan simbolik yang diperoleh laki-laki
melalul struktur gender yang ada. Berangkat dari konsep tersebut, penelitian mi
memposisikan ~ Orde  Baru  sebagar  suatu  gender  regime  yang
menginstitusionalisasikan konfigurasi patriarki negara melalur hukum, kebyjakan, dan
mstrumentasi ideologis.

Carole Pateman, melalui (Pateman 1988), menawarkan kritk mendasar
terhadap fondasi negara modern dengan menunjukkan bahwa kontrak sosial
sesungguhnya bertumpu pada kontrak seksual yang tidak kasatmata, kontrak yang
menempatkan perempuan pada subordinasi dalam ranah privat. Dikotomi public
privat yang menjadi basis negara modern menjadi sangat relevan untuk memahami
bagaimana Orde Baru “mengembalikan” perempuan ke ranah domestik sekaligus
melegiimasinya melalui undang perkawman 1974. Dengan mengikuti analisis
Pateman, penelitian in1 menunjukkan bahwa aturan tersebut merupakan kodifikasi
hukum atas subordinasi perempuan dalam keluarga dan sekaligus menjadi dasar bagi
pembentukan patriarki negara.

Sementara itu, Sylvia Walby dalam (Walby 1990) menawarkan pendekatan
multi-dimensional yang mengidentifikasi enam struktur patriarkal yaitu : produksi
domestik, pekerjaan berbayar, negara, kekerasan terhadap perempuan, seksualitas,
dan institusi kultural. Walby membedakan private patriarchy, yang bertumpu pada
kontrol laki-laki individual dalam keluarga, dari public patriarchy yang bekerja
melalui institusit publik seperti negara dan pasar kerja. Distingsi in1 sangat penting
untuk konteks Indonesia karena transformasi yang terjadi pada masa Orde Baru
menunjukkan pergeseran dari patriarki privat berbasis komunitas dan keluarga
menjadi patriarki publik yang terpusat, terorganisasi, dan dilembagakan melalui
aparatus negara seperti PKK, Dharma Wanita, serta regulasi nasional seperti

Undang-undang Perkawinan 1974.

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



128

Secara keseluruhan, peneliian im1 hendak mensintesis ketiga kerangka tersebut
untuk mengembangkan argumen bahwa Orde Baru mentransformasikan patriarki
Indonesia dan private patriarchy berbasis tradisi lokal menwju public patriarchy yang
dyalankan secara terpusat oleh negara. Transformasi ini menghasilkan bentuk patriarki

yang dimodernisasi lebih sistematis, terlembaga, dan rasional—dilegiimasi m

elalui ideologi resmi (seperti Panca Dharma Wanita), dikukuhkan melalui hukum
nasional, dan dioperasionalkan melalul organisasi perempuan negara. Dengan
demikian, patriarki Orde Baru bukan sekadar kelanjutan dari masa sebelumnya, tetapi
modernisasi patriarki yang meningkatkan efektivitasnya sebagai teknologi kekuasaan

negara.

Tinjauan pustaka di atas menunjukkan bahwa meskipun konsep state ibuism telah
mapan dalam literatur (Suryakusuma 2011; Wieringa 2002) dan studi tentang
perempuan Orde Baru telah berkembang luas (K. Robinson 2009), terdapat tiga gap
utama yang akan disi penelitan ini. Pertama, kurangnya analisis diakronik tentang
transformasi patriarki dart masa pra Orba ke Orba kedua, kurangnya penggunaan
framework biopolitics untuk memahami mekanisme kekuasaan state ibuism dan ketiga,
kurangnya perspektif political economy yang menghubungkan gender dengan strategi
developmentalis. Dengan mengisi gap-gap 1ini, penelitian mi berkontribusi pada
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana state ibuism bukan sekadar
1deologi kultural, tetapi merupakan transformasi struktural patriarki yang melayani

proyek state-building dan pembangunan ekonomi otoriter.

3. METHOD (Cndl o \ 2as,10)

Penelitian in1 menggunakan metode sejarah dengan pendekatan sejarah sosial, yang
memfokuskan analisis pada struktur sosial, relasi kekuasaan, serta transformasi
mstitusional.  Metode  sejarah  dipahami  sebagai  prosedur sistematis  untuk
mengumpulkan, memverifikasi, dan menafsirkan bukti masa lalu guna merumuskan
kesimpulan yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah (Kuntowijoyo 2013).
Fokus temporal penelitian berada pada periode Orde Baru (1966-1998), dengan
mempertimbangkan konteks kolonial dan Orde Lama untuk menelusuri kontinuitas

dan perubahan.



129

Peneliian im1 mengikuti empat tahap utama metode sejarah: heuristik, kritik
sumber, interpretasi, dan historiografi. Pada tahap heuristik, sumber-sumber primer
dikumpulkan melalui repositori digital dan arsip resmi, meliputi dokumen hukum dan
kebyakan negara, dokumen organisasi PKK dan Dharma Wanita. Tahap krititk sumber
diterapkan untuk menilai autentisitas dan kredibilitas sumber. Kritik ekstern dilakukan
melalui verifikasi legal-formal dokumen, sementara kritik intern menganalisis konteks
produksi, bias mstitusional, dan kepentingan polittk rezim Orde Baru. Validitas
mformasi ditingkatkan melalul triangulasi antar-sumber dan perbandingan lintas

periode.

Tahap interpretasi melibatkan analisis struktural terhadap kebijjakan dan institusi
gender, analisis komparatif antar-periode, analisis kontekstual terhadap kondisi politik-
ekonomi, serta analisis diskursif terhadap konstruksi wacana gender. Fakta yang telah
diverifikasi kemudian disintesis menjadi narasi historis yang menjelaskan mekanisme
transformasi patriarki, operasionalisasi mstitusi perempuan negara, serta hubungan
antara kebpakan Orde Baru dengan kontinuitas historis masa sebelumnya. Tahap
historiografi atau penulisan dilakukan dengan prinsip transparansi metodologis di mana
setiap klaim didukung dengan sitasi yang jelas ke sumber, intersubjektivitas dengan
membuat reasoning interpretasi eksplisit, dan narasi yang analitis dengan tidak hanya

mendeskripsikan fakta tetapi juga menganalisis makna dan implikasinya.

4. FINDINGS & DISCUSSION (4 és8ling Exy)

4.1 PATRIARKI SEBELUM ORDE BARU: KONTINUITAS HISTORIS

Transformasi patriarki yang terjadi pada masa Orde Baru tidak dapat dipahami
secara terpisah dari warisan historis yang mendahuluinya. Patriarki sebagai sistem
dominasi laki-laki atas perempuan telah tertanam dalam masyarakat Indonesia jauh
sebelum Soeharto berkuasa, baik dalam bentuk praktk adat lokal yang beragam
maupun sebagai hasil dari intervensi kolonmial yang mengkodifikasi dan
memodernisasi struktur gender tradisional (Priantt 2019). Pada masa kolonial
Belanda, pemerintah kolonial memainkan peran signifikan dalam membentuk dan
mengkodifikasi relasi gender di Hindia Belanda melalui dua jalur utama yang saling

memperkuat.

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



130

Jalur pertama adalah melalui politik hukum kolonial yang mendokumentasikan
dan mengabadikan hukum adat yang patriarkal (Seng 2018). Dalam upaya untuk
mengadministrasikan wilayah kolonial yang luas dan beragam, pemerintah Belanda
memerlukan pemahaman tentang sistem hukum lokal yang mengatur kehidupan
pribumi. Ahli hukum adat Belanda seperti Cornelis van Vollenhoven dan Barend ter
Haar ditugaskan untuk mendokumentasikan hukum adat dari berbagai kelompok
etnis di nusantara. Namun, proses dokumentasi dan kodifikasi i bukan sekadar
pencatatan netral terhadap praktk yang ada, melainkan melibatkan seleksi,
mterpretasi, dan standardisasi yang seringkali memperkuat elemen-elemen patriarkal
sambil mengabaikan praktik-praktik yang lebih egaliter atau variasi yang memberikan
ruang lebih besar bagi perempuan (Manse 2024).

Dalam berbagai sistem hukum adat yang dikodifikasi oleh ahli hukum kolonial,
perempuan seringkali didefinisikan terutama dalam konteks relasi mereka dengan
laki-laki sebagai anak dari ayah, istri dari suami, atau ibu dari anak laki-laki dan
memiliki akses terbatas terhadap properti, warisan, dan otoritas sosial (Blackburn
2004). Meskipun terdapat variasi regional yang signifikan masyarakat matrilineal
Minangkabau berbeda secara substansial dart masyarakat patrilineal Batak atau
sistem bilateral Jawa (Santtka and Eva 2023) kodifikasi kolonial cenderung
menekankan dan memperkuat otoritas laki-laki dalam setiap sistem.

Proses i1 menciptakan apa yang oleh beberapa sejarawan disebut sebagai
'mvented tradition” atau tradisi yang dinvensikan (Plant 2008) praktik-praktik yang
kemudian dianggap sebagai "adat yang ashi" dan "tidak berubah sejak zaman dahulu"
padahal sebenarnya adalah hasil seleksi dan konstruksi kolonial yang memilih versi
paling patriarkal dar praktik yang sebelumnya lebih beragam dan fleksibel (Locher-
Scholten 2000). Kodifikasi mi penting karena ia mentransformasi praktik yang
sebelumnya beragam, kontekstual, dan dapat berubah menjadi "hukum" yang tertulis,
tetap, dan memiliki kekuatan legal. (Lev 1972). Dengan demikian, kolonialisme tidak
hanya mewarisi patriarki lokal yang sudah ada, tetapi juga memodernisasi dan
merasionalisasinya dalam bentuk hukum tertulis yang kemudian menjadi referensi
bagi periode berikutnya.

Jalur kedua intervensi kolonial adalah melalui pendidikan dan penyebaran
ideologi domestisitas (Amar 2017). Sekolah untuk perempuan pribumi yang

didirikan pada awal abad ke-20 sebagai bagian dar1 ethical policy kebijjakan kolonial



131

yang mengklaim untuk "membalas budi" kepada pribumi melalui pendidikan, irigasi,
dan emigrasi tetapi tidak dirancang untuk memberdayakan perempuan secara politik
atau ekonomi, melainkan untuk menciptakan “ibu” yang modern tetapi tahu
tempatnya (Gouda 1995). Kurikulum sekolah perempuan sangat menekankan
keterampilan domestik diantaranya memasak, menjahit, merawat anak, mengatur
rumah tangga, dan kebersihan.

Pendidikan akademik diberikan, tetapt dengan asumsi bahwa pengetahuan
tersebut akan digunakan terutama untuk mendidik anak-anak di rumah, bukan untuk
karir professional (Taylor 2009). Ideologi yang ditanamkan adalah 1deologi
domestisitas, yang merupakan adopsi dar1 konsep cult of domesticity atau separate
spheres yang berkembang di Eropa dan Amerika pada abad ke-19 (Welter 1966).
Ideologi 1 memisahkan ranah publik (maskulin, rasional, politik, ekonomi) dari
ranah privat (feminin, emosional, domestik, reproduksi), dan menempatkan
perempuan bahkan perempuan terdidik terutama dalam ranah privat sebagai "angel
of the house" yang menciptakan kehangatan dan moralitas dalam keluarga.

Meskipun 1deologi domestisitas i1 relatif asing bagi banyak masyarakat
Indonesia yang tradisionalnya memiliki pembagian kerja gender yang lebih fleksibel.
Pekerjaan di mana perempuan seringkali terlibat dalam produksi ekonomi,
perdagangan, dan bahkan otoritas sosial tertentu pendidikan kolonial berperan
dalam menyebarkan dan menormalisasi pemisahan ranah publik privat i,
khususnya di kalangan elite pribumi yang mengakses pendidikan Barat (Stoler
2010).Generasi perempuan terdidik pertama seperti Kartini, meskipun menantang
subordinasi perempuan dalam surat-suratnya, tetap menerima premis bahwa peran
utama perempuan adalah sebagai ibu dan pendidik anak, dan bahwa emansipasi
perempuan harus terjadi terutama dalam konteks domestik menjadi 1bu yang lebih
baik, lebih terdidik, lebih modern (Taylor 2009).

Dengan demikian, masa kolonial mewariskan dua elemen penting yang
kemudian diadopsi dan dikembangkan oleh Orde Baru diantaranya adalah
kodifikasi legal subordinasi perempuan dalam hukum adat yang tertulis dan ideologi
domestisitas sebagal peran natural dan mulia perempuan. Kedua elemen legal dan
1deologis i1 kemudian menjadi fondasi bagi state ibuism, meskipun Orde Baru akan

mengembangkannya dengan cara yang lebih sistemik dan birokratis.

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



132

Periode Orde Lama (1945-1965) menunjukkan ambivalensi yang menarik
dalam relasi gender, di mana mobilisasi politik perempuan yang belum pernah terjadi
sebelumnya hidup berdampingan dengan struktur patriarkal yang tetap kuat dalam
keluarga dan masyarakat. D1 satu sisi, era in1 menyaksikan munculnya organisasi
massa perempuan yang besar dan aktif secara politik, paling menonjol adalah
GERWANI (Gerakan Wanita Indonesia) yang berafiliasi dengan Partai Komunis
Indonesia (PKI). Pertengahan 1960 an, GERWANI memiliki lebih dari tiga juta
anggota, menjadikannya organisasi perempuan terbesar di dunia pada masanya dan
kekuatan politik yang signifikan dalam lanskap politik Indonesia (Wieringa 2002).
GERWANI tidak hanya berfungsi sebagai organisasi sosial, tetapi sebagai gerakan
politk yang memperjuangkan isu-isu yang secara langsung menantang struktur
patriarkal. Reforma agraria yang memberikan hak kepemilikan tanah kepada
perempuan petani, hak-hak buruh perempuan termasuk cuti melahirkan dan upah
yang setara, kampanye melawan poligami dan untuk hak perceraian yang lebih adil,
dan peningkatan partisipasi politik perempuan di berbagai level pemerintahan (Lucas
1992).

Perempuan GERWANI aktif dalam berbagai arena publik yang sebelumnya
didominasi laki-laki, mereka duduk di parlemen (meskipun jumlahnya terbatas),
memimpin serikat buruh, mengorganisir kampanye literasi massal, dan terlibat dalam
gerakan sosial untuk keadilan tanah (Mortimer 2006). Retorika emansipasi
perempuan juga menjadi bagian dari wacana nasionalisme Sukarno, yang dalam
berbagai pidatonya memuj kontribusi perempuan dalam revolusi kemerdekaan dan
menyerukan partisipasi perempuan dalam pembangunan bangsa. (Benedict R. O’G
Anderson 1972). Organisasi perempuan lain seperti Kowani (Kongres Wanita
Indonesia), yang merupakan federasi berbagai organisasi perempuan dari spektrum
politik yang beragam, juga aktif memperjuangkan isu-isu perempuan, termasuk upaya
untuk mengesahkan Undang-Undang Perkawinan yang lebih adil (Stuers 1960).
Dengan demikian, Orde Lama memberikan ruang politik bagi perempuan yang
signifikan, meskipun terbatas dan seringkali dalam kerangka mstrumentalis di mana
perempuan dimobilisasi untuk mendukung agenda politik laki-laki.(Wieringa 2002)

Namun di sisi lain, struktur patriarkal dalam keluarga dan kehidupan sehari-hari
tetap sangat kuat selama Orde Lama, hal in1t menunjukkan bahwa aktivisme politik

perempuan dalam organisasi massa tidak secara otomatis mentransformasi relasi



133

gender dalam ranah domestik. Upaya berulang kali untuk mengesahkan Undang-
Undang Perkawinan nasional sepanjang 1950 an dan awal 1960 an gagal karena
resistensi keras dart kelompok konservatif, terutama partai-partar Islam yang
menolak ketentuan yang akan membatasi poligami, memberikan hak perceraian yang
lebih setara kepada perempuan, atau mengatur usia minimum perkawinan yang lebih
tinggl (Cammack 1989).

Draft aturan yang diusulkan oleh kelompok perempuan dan nasionalis sekuler
pada tahun 1950 an, yang mencakup ketentuan bahwa poligami hanya duzinkan
dengan persetujuan 1stri pertama dan pengadilan, dianggap terlalu liberal dan
bertentangan dengan nilai-nilai agama dan adat oleh kelompok konservatif yang
memiliki kekuatan politik signifikan dalam parlemen yang terfragmentasi (Katz and
Katz 1975). Ketidakmampuan untuk mengesahkan undang-undag Perkawinan
selama hampir dua decade meskipun isu ini telah diidentifikasi sebagai prioritas sejak
Kongres Perempuan Indonesia pertama tahun 1928 menunjukkan bahwa meskipun
ada ruang politk untuk perempuan di arena publik, kekuatan untuk mengubah
struktur patriarkal dalam keluarga, yang dianggap sebagai ranah pribadi, agama, dan
adat, masih sangat terbatas (Blackburn 2004,).

Praktik poligami tetap legal dan relatif lazim di kalangan elite politik dan agama,
perempuan dalam perkawinan memiliki hak legal yang sangat terbatas untuk
perceralan atau pengelolaan properti, dan tidak ada proteksi hukum nasional yang
konsisten terhadap perempuan dalam keluarga (Cammack 1989). Sementara,
Pernistiwa 1965 menjadi turning point yang dramatis dan traumatis yang mengakhiri
ruang politik yang telah terbuka bagi perempuan di Orde Lama. Kudeta yang gagal
pada 30 September 1965, yang ditkuti oleh pembantaian massal terhadap anggota
dan simpatisan PKI yang menewaskan antara 500,000 hingga lebih dari 1 juta orang,
tidak hanya menghancurkan PKI sebagai kekuatan politik tetapi juga menghancurkan
GERWANI dan menciptakan trauma jangka panjang yang digunakan untuk
melegiimasi depolitisasi total perempuan di bawah Orde Baru (Cribb 1990; K.
Robinson 2009).

Dari1 analisis periode pra Orde Baru di atas, dapat dudentifikasi sejumlah elemen
kontinuitas yang diwariskan kepada Orde Baru dan menjadi bahan baku bagi proyek
state 1buism. Pertama, 1deologi domestisitas yang menempatkan peran utama dan

kodrati perempuan dalam rumah tangga sebagai istr1 dan 1bu telah tertanam sejak

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



134

masa kolonial melalui pendidikan dan terus diperkuat selama Orde Lama meskipun
ada mobilisasi politik perempuan (Blackburn 2004; Locher-Scholten 2000). Kedua,
subordinasi perempuan dalam keluarga meskipun tidak terkodifikasi dalam hukum
nasional yang seragam hingga undang-undang perkawman 1974 telah menjadi
praktik yang meluas dalam berbagai sistem hukum adat yang dikodifikasi oleh
kolonial dan dalam norma-norma sosial yang dominan (Cammack 1989).

Ketiga, segregasi pekerjaan berdasarkan gender di mana perempuan
terkonsentrasi dalam pekerjaan yang dianggap "sesuar dengan sifat perempuan”
seperti pendidikan, kesehatan, dan pekerjaan rumah tangga, telah eksis jauh sebelum
Orde Baru sebagai bagian dari pembagian kerja kolonial dan praktik sosial lokal (K.
Robinson 2009). Keempat, konsep perempuan sebagai simbol bangsa yang perlu
dilindungi dan dyjaga kemurniannya telah menjadi bagian dari retorika nasionalisme
sejak Orde Lama, di mana perempuan seringkali direpresentasikan sebagai ibu
bangsa atau "penjaga moralitas bangsa" meskipun secara paradoks mereka
dimobilisasi untuk aktivitas publik (Wieringa 2002).

Namun yang membedakan Orde Baru dari periode sebelumnya secara
fundamental adalah cara elemen-elemen patriarkal yang telah ada mi ditransformasi
menjadi sistem yang sistemik, birokratis, dan legal. Jika masa kolonial dan Orde
Lama memuliki patriarki yang bersifat lokal (beragam berdasarkan etnis dan daerah
dengan sistem hukum adat yang berbeda-beda), informal (berbasis norma sosial dan
praktik adat yang tidak tertulis secara legal nasional), dan tidak terorganisir (idak ada
mstitusi nasional yang khusus mengatur dan memobilisasi perempuan secara
sistematis), Orde Baru akan menciptakan patriarki yang nasional (seragam di seluruh
Indonesia melalul aturan perkawinan yang berlaku nasional), formal (dikodifikasi
dalam undang-undang dan peraturan pemerintah dengan kekuatan legal), dan
terorganisir (melalui mstitusi seperti PKK dan Dharma Wanita yang mencapai setiap
rumah tangga hingga tingkat RT dengan struktur hierarkis yang ketat) (K. Robinson
2009; Suryakusuma 2011).

Orde Baru tidak menciptakan patriarki dari nol bahan baku sudah ada, tertanam
dalam sejarah kolonmial dan praktik Orde Lama tetapt 1a memodernisasi,
merasionalisasi, dan menginstitusionalisasi patriarki menjadi apa yang dapat disebut
sebagal patriarki negara modern (modern state patriarchy) yang lebih efisien dan

penetratif dibandingkan bentuk-bentuk patriarki sebelumnya. Dengan memahami



135

kontinuitas ini, kita dapat melihat bahwa state ibuism bukanlah anomali yang muncul
tiba-tiba karena kepribadian atau ideologi spesifik Soeharto, melainkan adalah
puncak dari proses historis panjang di mana elemen-elemen patriarkal yang telah
tertanam dalam masyarakat Indonesia sejak masa kolomal dikumpulkan,
dikonsolidasikan, dan ditransformasi menjadi sistem yang jauh lebih efisien dan
penetratif (Blackburn 2004).

Bagian berikutnya akan menganalisis secara detail bagaimana transformasi ini
terjadi melalul beberapa mekanisme.

4.2 Mekanisme Transformasi Patriarki Orde Baru

Kontinuitas historis menjelaskan apa yang diwariskan kepada Orde Baru, maka
bagian ini menganalisis bagaimana Orde Baru mentransformasi elemen-elemen
patriarkal yang telah ada menjadi sistem yang lebih sistemik, birokratis, dan
penetratif. Transformasi mi terjadi melalui tiga mekanisme yang saling memperkuat.
Institusionalisasi melalul penciptaan organisasi perempuan yang terstruktur hierarkis
dan terkontrol negara, legalisasi melalui kodifikasi subordinasi gender dalam undang-
undang nasional, dan 1deologisasi melalul artikulasi dan penyebaran definisi resmi
tentang peran kodrati perempuan. Ketiga mekanisme i tidak beroperasi secara
terpisah, melainkan bekerja secara sinergis untuk menciptakan apa yang dinamakan
sebagai state ibuism, sebuah gender regime di mana negara mendefimsikan,
mengatur, dan mengontrol perempuan terutama dalam kapasitas mereka sebagai ibu
dan 1str1 (Suryakusuma 2011).

Mekanisme pertama adalah mstitusionalisasi melalul penciptaan dan ekspansi
organisasl perempuan yang sepenuhnya terkontrol negara. Organisasi utama seperti
PKK (Pembinaan Kesejahteraan Keluarga) dan Dharma Wanita menjadi instrumen
vital bagl negara untuk menjangkau, memobilisasi, dan mengontrol perempuan
Indonesia dalam skala yang belum pernah terjadi sebelumya. Organisasi i
dirancang sebagai gerakan nasional untuk memobilisasi perempuan dalam
mendukung program pembangunan negara, tetapi dengan cara yang tidak
mengancam tatanan patriarkal justru memperkuatnya (Steven 1991).

Struktur organisasi PKK mencerminkan dan memperkuat hierarki birokrasi
negara dengan cara yang sangat sistematis. Posisi kepemimpinan dalam PKK bukan
berdasarkan kompetensi, pemilihan demokratis, atau aspirasi perempuan itu sendiri,

melainkan semata-mata berdasarkan status suami (BRENNER 1998). Seorang

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



136

perempuan dapat menjadi ketua PKK baik secara nasional bahkan di tingkat provinsi
bukan karena kemampuan serta kapasitasnya, melainkan karena jabatan struktural
suaminya. Mekanisme i1 yang memperkuat konsep bahwa identitas sosial
perempuan ditentukan oleh hubungan mereka dengan laki-laki, bukan karena
kapasitas yang dimuiliki.

Sementara Dharma Wanita mencerminkan pentingnya birokrasi negara dalam
Orde Baru, di mana pegawai negeri bukan hanya pekerja pemerintah tetapi juga agen
1deologis yang diharapkan untuk menjadi model keluarga teladan bagi masyarakat
luas (Shiraishi 1997). Struktur Dharma Wanita mirip dengan PKK dalam hal hierarki
berdasarkan status suami di setiap instansi pemerintah, ketua Dharma Wanita adalah
1stri dari pejabat tertinggl instansi tersebut (Steven 1991). Hal yang membedakan
Dharma Wanita dart PKK adalah bahwa keanggotaan dalam Dharma Wanita adalah
otomatis dan wajib bagi semua istr1 PNS, seorang perempuan menjadi anggota
Dharma Wanita bukan karena 1ia memilih untuk bergabung, tetapi karena suaminya
adalah PNS (Djajadiningrat-Nieuwenhuis 1992).

Fungsi manifes Dharma Wanita adalah untuk membantu dan mendukung
suami dalam melaksanakan tugas dan membina kebersamaan serta meningkatkan
kesejahteraan keluarga pegawai (Suryakusuma 2011). Tetapi fungsi laten yang lebih
penting adalah untuk mengontrol istri-istri PNS dan memastikan bahwa mereka tidak
melakukan apa pun yang dapat memalukan atau merugikan karir suami mereka, serta
untuk memperkuat hierarki birokrasi melalui ritual-ritual sosial yang menekankan
subordinasi (BRENNER 1998; Djajadiningrat-Nieuwenhuis 1992). Sistem 1ni
menciptakan apa yang oleh Mies sebut sebagal housewifization dalam (Mies 1986)
bahwa bagi perempuan yang sebenarnya juga bekerja di sektor formal bahkan
perempuan PNS yang memiliki karir sendiri masih didefinisikan dan diperlakukan
terutama sebagai 1str1 dalam konteks Dharma Wanita, dengan identitas profesional
mereka sendirt menjadi sekunder.

Berbeda dengan GERWANI di era Orde Lama yang memperjuangkan isu-isu
politik seperti reforma agraria, hak-hak buruh, dan partisipasi politik, PKK dan
Dharma Wanita secara eksplisit non-politis (Wieringa 2002). Dengan demikian,
PKK dan Dharma Wanita mengisi kekosongan organisasional yang ditinggalkan oleh
penghancuran GERWANI, tetapi dengan karakter yang sangat berbeda bukan

sebagal kendaraan untuk emansipasi atau pemberdayaan politk perempuan,



137

melainkan sebagai strumen negara untuk memobilisasi perempuan dalam
mendukung agenda pembangunan negara sambil menjaga mereka tetap dalam peran
domestik dan non-politis (Suryakusuma 2011; Wieringa 2002). Institusionalisasi i
menciptakan infrastruktur organisasional yang memungkinkan negara untuk
menjangkau setiap perempuan Indonesia dari istr1 presiden hingga perempuan di
desa terpencil dan membentuk perilaku, aspirasi, dan identitas mereka sesuai dengan
visl negara tentang perempuan Indonesia yang baik (K. Robinson 2009).
Mekanisme kedua, transformasi patriarki adalah legalisasi kodifikasi subordinasi
perempuan dalam sistem hukum nasional yang seragam. Upaya untuk menciptakan
undang-undang perkawinan nasional telah berlangsung sejak era Orde Lama tetapi
gagal berulang kali karena resistensi dart kelompok konservatif, terutama partai-partai
Islam yang khawatir bahwa regulasi negara akan mengintervensi apa yang mereka
anggap sebagal ranah agama (Cammack 1989; Stuers 1960). Undang-undang i
adalah pencapaian penting bagi negara Orde Baru karena untuk pertama kalinya
dalam sejarah Indonesia, terdapat hukum perkawinan yang berlaku secara nasional
dan seragam, menggantikan pluralisme hukum di mana kelompok etnis dan agama
yang berbeda tunduk pada sistem hukum yang berbeda (Hooker 1980).
Undang-undang pernikahan mengkodifikasi subornasi perempuan dalam
keluarga yang terlihat dalam beberapa pasal. Pasal 31 secara legal mengkodifikasi
pembagian peran gender yang sangat patriarkal: laki-laki sebagai kepala keluarga yang
memiliki otoritas pengambilan keputusan, dan perempuan sebagai ibu rumah tangga
yang ranah utamanya adalah domestic (Blackburn 2004; Suryakusuma 2011).
mterpretasi dart kalimat dalam pasal aquo “ suami kepala keluarga dan 1str1 ibu rumah
tangga” secara sosial bahwa suami memiliki otoritas final dalam keputusan-keputusan
keluarga penting, dan istr1 bertanggung jawab atas pekerjaan domestik dan
pengasuhan anak (Cammack 1989). Pasal 34 memperkuat subordinasi i1 melalui
klausul “ suami memberikan keperluan hidup dan 1str1 wajyib mengatur urusan rumah
tangga”. Kontruksi yang demikian mi menciptakan model dimana laki-laki dalah
pencari nafkah yang bertanggung jawab secara finansial, dan perempuan adalah
pengatur rumah tangga yang bertanggung jawab atas pekerjaan domestik. Konstruksi
i juga memperkuat gagasan bahwa pekerjaan perempuan di luar rumah adalah

sekunder dan bahwa peran utama mereka tetap domestik, yang memiliki implikasi

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



138

Jangka panjang terhadap partisipasi dan posisi perempuan dalam pasar kerja (Wolf
1992).

Secara keseluruhan, Undang-undang Perkawinan 1974 mencerminkan
kompromi politik antara kelompok nasionalis sekuler yang menginginkan hukum
yvang lebih egaliter dan kelompok Islam konservatif yang ingin mempertahankan
patriarki (Cammack 1989; Katz and Katz 1975). Hasilnya adalah undang-undang
yang secara simultan memberikan beberapa proteksi kepada perempuan (usia
minimum, pembatasan poligami, hak perceraian) tetapr juga mengkodifikasi
subordinasi mereka (suami sebagai kepala keluarga, istri sebagai ibu rumah tangga,
kewajiban asimetris). Lebih jauh regulasi in1 mentransformasi subordinasi
perempuan dari norma sosial atau praktik hukum adat yang beragam dan informal
menjadi hukum nasional yang eksplisit, tertulis, dan memiliki kekuatan legal yang
berlaku seragam di seluruh Indonesia (Blackburn 2004). Legalisasi in1 menjadikan
patriarki tidak lagi hanya sekedar tradisi atau adat, tetapi menjadi mnstrument legal.

Mekanisme ketiga dar transformasi patriarki adalah ideologisasi artikulasi dan
penyebaran definisi resmi negara tentang peran kodrati perempuan melalur wacana,
simbol, dan nritual. Institusionalisasi menciptakan struktur organisasi untuk
memobilisasi perempuan dan legalisasi menciptakan kerangka hukum untuk
mengatur perempuan, maka 1deologisasi menciptakan sistem makna yang
menaturalisasi dan melegitimasi subordinasi perempuan dengan membingkainya
sebagai kodrat (Suryakusuma 2011; Wieringa 2002). Instrumen ideologis yang paling
eksplisit dan berpengaruh adalah Panca Dharma Wanita (Lima Kewajiban
Perempuan), yang dirumuskan dan dipopulerkan melalui Dharma Wanita dan
kemudian diadopsi secara luas dalam berbagai mnstitusi negara, termasuk sekolah-
sekolah (Blackburn 2004).

Ideologi state ibuism disebarkan tidak hanya melalui dokumen resmi seperti
Panca Dharma Wanita, tetapi juga melalui beberapa pidato-pidato pejabat negara
terutama Presiden Soeharto dan Ibu Tien Soeharto yang secara berulang
mengartikulasikan visi negara tentang peran perempuan. Dalam pidato-pidatonya,
terutama pada peringatan Hari Ibu (22 Desember) setiap tahun, Soeharto secara
konsisten menekankan tema-tema seperti kodrat wanita, keluarga sebagai unit
terkecil negara, dan ibu sebagai tiang negara dari belakang(Suryakusuma 2011;

Wieringa 2002). Konsep kodrat wanita sangat sentral dalam wacana state ibuism dan



139

berfungsi untuk menaturalisasi subordinasi gender (Suryakusuma 2011). Konsep in1
adalah strategi 1deologis yang sangat efektif karena ia menempatkan tatanan gender
di luar ranah politik jika peran gender adalah kodrat, maka mempertanyakan atau
menantangnya adalah tidak masuk akal, bahkan melawan alam (K. Robinson 2009).

Melalui ketiga mekanisme yang saling memperkuat ini istitusionalisasi melalui
PKK dan Dharma Wanita, legalisasi melalui Undang-undang Perkawinan 1974, dan
1deologisasi melalui Panca Dharma Wanita dan wacana negara. Orde Baru
mentransformasi patriarki dari sistem yang beragam, lokal, dan informal menjadi
patriarki negara yang sistemik, nasional, dan formal. Hal penting untuk ditekankan
adalah bahwa mekanisme-mekanisme i tidak hanya menciptakan kontrol eksternal
atas perempuan, tetapi juga berusaha untuk membentuk subjektivitas perempuan
dan cara perempuan memahami dirt mereka sendiri, aspirasi mereka, dan peran
mereka dalam masyarakat. Melalui partisipasi berulang dalam pertemuan PKK,
penyerapan wacana tentang kodrat wanita, dan sosialisasi dalam struktur hierarkis
organisasi, perempuan diharapkan untuk menginternalisasikan norma-norma state
ibuism dan mengatur dirt mereka sendiri sesuai dengan norma tersebut tanpa perlu

pengawasan konstan dari negara.

5. CONCLUSIONS (asts \ 4-55)

Penelittan in1 menunjukkan bahwa state ibuism pada masa Orde Baru bukan
sekadar kebyjakan gender, melainkan sebuah proyek negara yang sistematis untuk
mentransformasi, menstandardisasi, dan memodernisasi patriarki demi kepentingan
politik dan pembangunan ekonomi rezim. Dengan menelusuri kontinuitas historis
dari masa kolonial, Orde Lama, hingga Orde Baru, penelitian in1 menegaskan bahwa
Orde Baru tidak menciptakan patriarki dart nol, tetaprt mengkonsolidasikannya
menjadi bentuk yang lebih birokratis, legalistik, dan nasional. emuan utama
penelitian in1 adalah bahwa Orde Baru berhasil mengubah patriarki tradisional-lokal
yang beragam menjadi patriarki negara melalul tiga mekanisme kunci yang saling
memperkuat: institusionalisasi, legalisasi, dan 1deologisasi. Analisis i1 menunjukkan

bahwa Orde Baru tidak mengeksklusi perempuan dari ruang publik, melainkan

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



140

menginkorporasi mereka secara terkontrol dalam bentuk mobilisasi tanpa
emansipasi. Perempuan didorong masuk ke pabrik dan organisasi massa, tetapi
hanya dalam kapasitas yang mengafirmasi hierarki gender. Dalam konteks negara
developmental otoriter, gender menjadi mstrumen penting untuk mengendalikan
populasi, menyediakan tenaga kerja murah, dan menjaga stabilitas sosial. Warisan
state 1buism terbukti bertahan lama. PKK tetap beroperasi dengan struktur hampir
1dentik, UU Perkawinan 1974 nyaris tidak berubah, dan wacana kodrat Wanita masih
mendominast diskursus keluarga dan politik. Hal in1 menunjukkan bahwa state
ibuism tidak hanya tertanam dalam institusi negara, tetapi juga dalam subjektivitas
perempuan dan laki-laki Indonesia cara mereka memahami diri, keluarga, dan peran
gender.

Penelitan in1 memiliki keterbatasan, terutama karena fokus pada perspektif
negara dan dokumen formal. Pengalaman perempuan secara langsung, variasi
regional, dan dimensi interseksional belum sepenuhnya tergali. Penelitan lanjutan
perlu melibatkan metode studi kasus lokal, analisis interseksional, komparasi
mternasional, serta kajian lebth mendalam tentang dinamika gender era Reformasi.
Secara keseluruhan, peneliian im1 menegaskan bahwa memahami state buism
sebagal proyek patriarki negara memberikan cara pandang yang lebih utuh tentang
bagaimana relasi gender di Indonesia dibentuk, dipertahankan, dan dinaturalisasi.
Transformasi relasi gender yang genuine di masa depan memerlukan pembongkaran
struktur institusional, reformasi hukum, serta perubahan mendasar dalam wacana
dan kesadaran publik. Memahami sejarah state tbuism bukan hanya penting untuk
kepentingan akademik, tetapt juga esensial bagi upaya jangka panjang menuju

keadilan gender di Indonesia.

6. REFERENCES (x> 1,11 445L8)

Amar, Syahrul. 2017. “Perjuangan Gender Dalam Kajian Sejarah Wanita Indonesia Pada Abad
XIX.” Fajar Historia: Jurnal Ilmu Sejarah dan Pendidikan 1(2): 106-119. https://e-
journal.hamzanwadi.ac.id/index.php/ths/article/view/587.

Aulia Rafika Husna, and Anjanie Ardhana Adiyuka. 2025. “Antagonisasi Gerwani Dan Ibuisme
Negara: Strategi Rezim Orde Baru Membentuk Ingatan Kolektif Dan Hegemoni Gender.”
Jurnal Perempuan 30(1): 13-24.



141

https://indonesianfeministjournal.org/index.php/IE]/article/view/1117.
Benedict R. O’G Anderson. 1972. The Idea of Power in Javanese Culture Culture and Politics in

Indonesia. Cornell University Press.

Blackburn, Susan. 2004. Women and the State in Modern Indonesia. Cambridge: Cambridge
University Press.
https://www.cambridge.org/core/product/6AEOA6CSFASCO1DF883358082KE9BEBA2.

BRENNER, SUZANNE APRIL. 1998. The Domestication of Desire. Princeton University
Press. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/j.ctt1r2gc1.

Cammack, Mark. 1989. “Islamic Law in Indonesia’s New Order.” International and Comparative
Law Quarterly 38(1): 53-73.
https://www.cambridge.org/core/product/56 ASEEELEI263FF1C750A32315B84A664.

Choo, Hae Yeon. 2016. Decentering Citizenship: Gender, Labor, and Migrant Rights in South
Korea. California: Standford University Press.

Connell, Raewynn. 1987. Gender and Power Society, the Person, and Sexual Politics. Standford
Unuversity Press.

——. 1995. Masculinities. Cambridge: Polity Press.

Cribb, Robert. 1990. The Indonesian Killings of 1905-1966: Studies from Java and Bali. Centre
of Southeast Asia Studies.

Djajadiningrat-Nieuwenhuis, Madelon. 1992. “Ibuism and Priyayization: Path to Power?” In
Indonesian Women i Focus, Brill.

Gouda, Frances. 1995. “Teaching Indonesian Girls in Java and Bali, 1900-1942: Dutch
Progressives, the Infatuation with ‘Oriental’ Refinement, and “Western ’ Ideas about Proper
Womanhood [1] .” Women’s History Review 4(1): 25-62.
https://doi.org/10.1080/09612029500200072.

Hooker, MB. 1980. “Adat Law in Modern Indonesia.” The American Journal of Comparative
Law 28(2): 352-54. https://doi.org/10.2307/839892.

Hyunanda, Vinny Flaviana, José Palacios Ramirez, Gabriel Lopez-Martinez, and Victor
Meseguer-Sanchez. 2021. “State Ibuism and Women’s Empowerment in Indonesia:
Governmentality and Political Subjectification of Chinese Benteng Women.” Sustainability

13(6): 3559. https://www.mdpi.com/2071-1050/13/6/3559.

Jati, Wasisto Raharjo. 2014. “HISTORISITAS POLITIK PEREMPUAN INDONESIA.”
Paramita: Historical Studies Journal 24(2).
http://journal.unnes.ac.id/nju/index.php/paramita/article/view/3123.

Katz, June S, and Ronald S Katz. 1975. “The New Indonesian Marriage Law: A Mirror of
Indonesia&amp;s Political, Cultural and Legal Systems.” The American Journal of
Comparative Law 23(4): 653-81. https://do1.org/10.2307/839240.

Kuntowijoyo. 2013. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Lev, Daniel S. 1972. “Islamic Courts in Indonesia: A Study in the Political Bases of Legal
Institutions.” University of California Press.

Locher-Scholten, Elsbeth. 2000. Women and the Colonial State: Essays on Gender and
Modernity in the Netherlands Indies 1900-1942. Amsterdam University Press. http://www-
Jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/j.ctt46n2p0).

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



142

Lucas, Anton. 1992. “Land Disputes in Indonesia: Some Current Perspectives.” Indonesia (53):
79-92. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/3351117.

Manse, Maarten. 2024. “The Plural Legacies of Legal Pluralism: Local Practices and
Contestations of Customary Law in Late Colonial Indonesia.” Legal Pluralism and Critical
Social Analysis 56(3): 328-48. https://doi.org/10.1080/27706869.2024.2377447 .

Mies, Maria. 1986. Patriarchy and Accumulation on a World Scale. London: Zed Books.

Mortimer, Rex. 2006. Indonesia Communism Under Soekarno Ideology and Politics 1959-1962.
New York: Cornell University Press.

MURRAY, TANIA L 1. 2007. The Will to Improve Governmentality, Development, and the
Practice of Politics. Duke University Press. http://www-jstor-
org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/j.ctvl 1smt9s.

NIEHOF, ANKE. 1998. “The Changing Lives of Indonesian Women: Contained Emancipation
under Pressure.” Bydragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 154(2): 236-58. http://www-
Jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/27865429.

Pateman, Carole. 1988. Sexual Contract. Standford University Press.

Plant, Byron King. 2008. “Secret, Powerful, and the Stuft of Legends: Revisiting Theories of
Invented Tradition.” The Canadian Journal of native studies 28(1): 175.

Prianti, Desi Dwi. 2019. “The Identity Politics of Masculinity as a Colonial Legacy.” Journal of
Intercultural Studies 40(6): 700-719. https://do1.org/10.1080/07256868.2019.1675612.

Robinson, Geofray. 1995. The Dark Side of Paradise: Political Violence i Ball. Cornell
University Press.

Robinson, Kathryn. 2009. Gender, Islam and Democracy i Indonesia. Abingdon: Routledge.

Santika, Sovia, and Yusnita Eva. 2023. “Kewarisan Dalam Sistem Kekerabatan Matrilineal,
Patrilineal Dan Bilateral.” A-Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial 11(02).
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/am/article/view/487 4.

Seng, Guo-Quan. 2018. “The Gender Politics of Confucian Family Law: Contracts, Credit, and
Creole Chinese Bilateral Kinship in Dutch Colonial Java (1850s-1900).” Comparative
Studies in Society and History 60(2): 390-414.
https://www.cambridge.org/core/product/667B5D38F55BDA25337976AF9971138D.

Shiraishi, Saya S. 1997. Young Heroes The Indonesian Family In Politics. Cornell University
Press. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/10.7591/j.ctvb6v6gr.

Steven, Maila. 1991. Why Gender Matters in Southeast Asian Politics. Centre of Southeast Asian
Studies.

Stoler, Laura. 2010. Carnal Knowledge and Imperial Power : Race and the Intimate in Colonial
Rule. University of California Press. http://www-jstor-
org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/j.ctv15d80x0.

Stuers, Cora Vreede-de. 1960. The Indonesian Woman: Stuggles And Achievernents. Mouton .

Suryakusuma, Julia. 1996. “The State and Sexuality in New Order Indonesia.” In Fantasizing the
Feminine m Indonesia, Durham: Duke University Press.

——. 2011. State Ibuism: The Social Construction of Womanhood in New Order Indonesia.
Depok: Komunitas Bambu.



143

Taylor, Jean Gelman. 2009. The Social World of Batavia: Europeans and FEurasians in Colonial
Indonesia. Madison: University of Wisconsin Press.

True, Jacqui. 2003. Gender, Globalization, and Postsocialism: The Czech Republic Afier
Communism. Columbia University Press. http://www-jstor-
org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/10.7312/true 127 14.

Walby, Sylvia. 1990. Theorizing Patriarchy. Cambridge: Basil Blackwell.

Welter, Barbara. 1966. “The Cult of True Womanhood: 1820-1860.” American Quarterly 18(2):
151-74. http://www-jstor-org.ezproxy.ugm.ac.id/stable/2711179.

Wieringa, Saskia. 2002. Sexual Politics i Indonesia. London: Palgrave Macmillan.

Wolf, Diane Lauren. 1992. Factory Daughters: Gender, Household Dynamics, and Rural
Industrialization in Java. London: University of California Press.

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan



