
 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

182 

NAZHARAT: JURNAL KEBUDAYAAN, Vol 32, No.2, December 2025 

 

eISSN: 2541-2183, pISSN: 1412-4386 

Available online at: 

 www. nazharat.fah.uinjambi.ac.id 

doi: 10.30631/nazharat.vxix...xxx 

 

 

SYEKH MUHAMMAD SA’ID DAN 

PERKEMBANGAN TAREKAT NAQSABANDIYAH 

DI BONJOL (1918-1979 M) 

 

Welda Wilis 

Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang 
Weldawilis53007@gmail.com 

No. HP: 082383459281 

 

 

Abstract 

 
This research aims to reconstruct the biography of Shaykh Muhammad Saʿid 
and to analyze his roles and contributions to the development of the 
Naqshbandiyah Order in Bonjol in the fields of education, religion, and 
socio-political life. The study employs the historical method with a qualitative 
approach, encompassing the stages of heuristics (data collection through 
classical manuscripts, archives, and interviews), source criticism (evaluation 
of the authenticity and credibility of data), interpretation (contextual analysis 
of historical events), and historiography (the construction of scholarly 

narratives). The findings indicate that Shaykh Muhammad Saʿid was a 

multidimensional figure who played a significant role in the development of 
the Naqshbandiyah Order as a scholar, educator, and political actor. His 
contributions are reflected in at least sixteen written works addressing the 
teachings of the Naqshbandiyah Order, Islamic jurisprudence (fiqh), and 

theology (tawḥīd). In addition, he established educational institutions such as 

Surau Air Angek and the Shaykh Muhammad Saʿid Mosque in Bonjol. His 
involvement in the PERTI organization further reflects his efforts to bridge 
Islamic spirituality with socio-political movements in the post-colonial era. 
Thus, this research makes an important contribution to enriching Islamic 
historiography in West Sumatra and affirms the position of Sufi orders as 
forces that are not only cultural in nature but also political. 

 

مستخلص 

 البحث

Abstract 

   

Keywords: Naqshbandiyah Order, Shaykh Muhammad Saʿid, Bonjol 

 

 

 

كلمات  

 أساسية 
Keyword 

NAZHARAT:  

JURNAL KEBUDAYAAN 

https://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/article/view/108


 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

183  

 

 

1. INTRODUCTION (مقدمة)  

Naqsabandiyah adalah salah satu tarekat Sufi dengan penyebaran terluas di tengah 

masyarakat Islam. Jaringan tarekat Naqsabandiyah tersebar dari Tmur Tengah, asia Selatan, Asia 

Tenggara hingga Eropa, termasuk Indonesia. Tarekat ini berasal dari dari pemikiran Syekh 

Bahaudin ibn Muhammad Al Naqsaband dari Bukhara. Penyebaran Naqsabandiyah di Indonesia, 

dimotori oleh para pedagang dan ulama yang berasal atau belajar langsung di pusat-pusat Islam di 

Asia Selatan dan Timur Tengah, terutama di Haramain (Mekkah dan Madinah), selama abad ke-

17 dan ke-18 (Solihin. M, 2005). Salah satu tokoh penting dalam penyebarannya adalah Syekh 

Ismail Minangkabau, seorang ulama dari Sumatera Barat yang menuntut ilmu di Mekkah dan 

menjadi murid Khalifah Naqsabandiyah di sana. Melalui jaringan ulama Jawi (Melayu-Indonesia) 

di Haramain, tarekat ini kemudian dibawa kembali ke Nusantara dan berkembang dengan pesat di 

daerah Sumatera, Jawa, dan Sulawesi (Bruinessen M.Van, 1992). 

Tarekat Naqsabandiyah berkembang sacara masif di Sumatera Barat pada abad ke 19, yang 

mana hal ini dilatar belakangi oleh keberhasilan syekh tarekat tersebut dalam memadukan ajaran 

tasawuf dengan semanagat juang melawan penjajah, sehingga Perlawanan terhadap penjajah 

semakin kuat dengan keterlibatan tokoh-tokoh Tarekat Naqsabandiyah dalam menggerakkan 

jaringan pesantren tradisional (surau), yang tidak hanya berfungsi sebagai pusat pendidikan tetapi 

juga sebagai markas perjuangan (Dobbin, 1983).Di samping itu, Tarekat Naqsabandiyah berhasil 

menyelaraskan ajaran Islam dengan adat Minangkabau, seperti sistem kekerabatan matrilineal dan 

budaya musyawarah, serta mengamalkan zikir khafi (zikir diam) yang selaras dengan nilai-nilai lokal. 

Hal ini membuat Tarekat Naqsabandiyah dapat diterima dengan baik oleh masyarakat (Azra, 

2004). 

Bonjol menjadi salah satu pusat penyebaran Tarekat Naqsabandiyah di Sumatera Barat, 

dengan figur utama Syekh Maulana Ibrahim Al-Khalidi, yang lebih populer dengan nama Syekh 

Maulana Ibrahim Kumpulan. Untuk mengembangkan ajaran Naqsabandiyah, beliau mendirikan 

surau sebagai lembaga pendidikan informal tempat membina para santri dalam mempelajari ilmu 

agama. Tak heran jika banyak pelajar dari berbagai wilayah berdatangan ke Bonjol untuk menuntut 

ilmu (Sabrina, 2022). Diantara murid syekh ibrahim Khalidi, syekh Muhammad said Bonjol 

merupakan salah satu tokoh penting dari perkembangan tarekat Naqsabandiyah di Bonjol. Syekh 

Muhammad Sa’id, sebagai salah satu murid utama dalam jaringan Tarekat Naqsyabandiyah, tidak 

hanya meneruskan tradisi keilmuan dengan menghasilkan karya-karya Islami, tetapi juga 

memperkuat struktur organisasi tarekat dengan mendirikan surau, masjid, dan lembaga pendidikan 

di berbagai daerah, seperti Bonjol, Pasaman, Agam, bahkan hingga Malaysia. Selain itu, 

keterlibatannya dalam PERTI (Persatuan Tarbiyah Islamiyah) membuktikan bahwa perannya tidak 

hanya terfokus pada aspek spiritual, tetapi juga merambah ke ranah sosial-politik di Sumatera Barat 

pada masa pascakolonial. 

Pengaruh Syekh Muhammad Sa’id yang begitu besar di masanya turut mendorong pesatnya 

perkembangan Tarekat Naqsyabandiyah, menarik minat banyak murid tidak hanya dari Bonjol 

tetapi juga berbagai daerah di Minangkabau untuk menimba ilmu di surau-surau beliau. Fakta ini 

menunjukkan bahwa beliau sukses menjadi sosok multidimensi yang berperan signifikan dalam 

memperluas Tarekat Naqsyabandiyah, memajukan pendidikan Islam, serta membangun 

kehidupan sosial-politik di Bonjol dan wilayah sekitarnya. Sayangnya, meskipun kontribusinya 

sangat penting, peran Syekh Muhammad Sa’id masih kurang terdokumentasi dalam historiografi 

lokal. Kajian kontemporer tentang beliau juga masih terbatas pada analisis naskah-naskah 

peninggalannya, tanpa menelaah lebih jauh peran historisnya dalam dinamika perkembangan Islam 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

184 

di Bonjol pada rentang tahun 1918-1979. Dengan adanya kekosongan historiografi tersebut, 

dokumentasi historis terkait Biografi serta kontribusi Syekh Muhammad Said terhadap 

perkembangan tarekat Naqsabandiyah di Bonjol 1918-1979 perlu dilakukan. 

Problematika Akademik dalam artikel ini, yaitu: Bagaimana riwayat hidup Syekh 

Muhammad Said? dan Bagaimana kontribusinya terhadap perkembangan tarekat Naqsabandiyah?. 

Untuk batasan temporal artikel ini pada 1918-1979 dan untuk batasan spasial Wilayah kecamatan 

Bonjol kabupaten Pasaman, Sumatera Barat. Kemudian penelitian artikel ini bertujuan untuk 

mengetahui proses perkembangan tarekat Naqsabandiyah di Bonjol dan untuk menjelaskan riwayat 

hidup Syeikh Muhammad Said. 

 

2. METHOD   ( البحث منهج \  طريقة)  

Penelitian ini ditulis menggunakan metode sejarah dalam bentuk deskriptif analisis 

(kualitatif). Sehingga bisa memperoleh fakta lebih akurat. Dalam penelitian ini menjadikan Syekh 

Muhammad Said serta perkembangan Tarekat Naqsyabandi di Bonjol sebagai objek penelitian, 

yang menggunakan beberapa proses penelitian sejarah meliputi beberapa tahapan penting, dimulai 

dari pengumpulan bahan referensi (heuristik), evaluasi keabsahan sumber (kritik sumber), analisis 

teoretis, penafsiran data (interpretasi), sampai pada penyusunan narasi sejarah (historiografi). 

Langkah heuristik diarahkan pada identifikasi dan perolehan sumber-sumber yang 

berkaitan dengan perkembangan Tarekat Naqsyabandiyah di Bonjol pada masa kepemimpinan 

Syekh Muhammad Said. Penulis memfokuskan perhatian pada pengumpulan data yang dapat 

menggambarkan secara menyeluruh praktik keagamaan, struktur sosial, serta interaksi Tarekat 

Naqsyabandiyah dengan masyarakat dan lingkungan sekitarnya di Bonjol. Agar data yang diperoleh 

benar-benar dapat diandalkan dalam menggambarkan secara akurat sejarah Tarekat 

Naqsyabandiyah serta dinamika perkembangannya dalam konteks sejarah lokal. Oleh karena itu, 

langkah heuristik tidak hanya dimaknai sebagai proses pengumpulan data semata, melainkan 

sebagai proses selektif yang cermat dan bernilai strategis dalam menghadirkan informasi yang 

relevan dan bermakna untuk memahami peran Syekh Muhammad Said serta perkembangan 

Tarekat Naqsyabandiyah di Bonjol. 

Dalam penelitian ini, sumber yang dipakai berupa sumber lisan dan tulisan. Sumber tulisan 

yaitu berupa kitab kitab tinggalan Syekh 19 Muhammad Said, dengan membaca untuk 

mendapatkan informasi tentang penelitian ini. Sedangkan sumber lisannya didapat dari orang-orang 

yang dianggap banyak memiliki informasi tentang Syekh Muhammad Said. Teknik mendapatkan 

datanya melalui wawancara yang dilakukan dengan orangorang tersebut. Selain itu tulisan ini juga 

dibantu dengan sumber sekunder berupa bahan referensi yang dibuat setelah periode waktu yang 

bersangkutan, seperti literatur dan artikel yang relevan dengan topik penelitian ini. Kedua jenis 

sumber ini, dapat memperoleh gambaran secara mendalam tentang Syekh Muhammad Said, serta 

perannya dalam perkembangan Tarekat Naqsabandiyah di Bonjol.  

Pada tahap kritik sumber dalam penelitian ini, dilakukan verifikasi data yang berfungsi 

sebagai langkah lanjutan untuk memastikan kebenaran fakta-fakta sejarah yang telah teridentifikasi 

sebelumnya. Proses ini mencakup penelusuran bukti-bukti tambahan, perbandingan dengan 

sumber-sumber lain yang berpotensi menyajikan sudut pandang berbeda, serta pengujian 

konsistensi antar sumber. Tujuannya adalah untuk mengurangi kemungkinan terjadinya kesalahan 

interpretasi maupun penyimpangan dalam pemanfaatan data sejarah. Verifikasi juga dilakukan 

dengan mempertimbangkan konteks historis dan budaya saat sumber-sumber tersebut diciptakan. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

185  

Peneliti secara cermat menelusuri latar belakang penulis sumber, situasi sosial dan politik 

ketika sumber disusun, serta potensi adanya bias atau kepentingan tertentu yang dapat 

memengaruhi isi narasi. Dengan pendekatan kritis dan analitis, peneliti dapat menilai sejauh mana 

sebuah sumber dapat dipercaya dan seberapa objektif informasinya. Bentuk kritik ektern yang 

dilakukan dalam penelitian ini berupa pengecekan keberadaan peninggalan Syekh Muhammad 

Said di Bonjol. Sedangkan bentuk kritik intern yang dilakukan berupa evaluasi kredibilitas 

narasumber dengan hanya mengambil informasi dari narasumber yang dianggap mendekati 

kebenaran. 

Pada tahap interpretasi historis peneliti merekonstruksi fakta peristiwa dan juga 

menganalisis sebab-akibat serta dampak peristiwa tersebut terhadap peran Syekh Muhammad Said 

dan perkembangan Tarekat Naqsyabandiyah di Bonjol. Pada tahap ini, penelitian sejarah mencapai 

tingkat analisis yang mendalam, di mana peneliti tidak hanya mengungkap fakta permukaan tetapi 

juga mengeksplorasi dimensi-dimensi tersembunyi yang membentuk realitas sejarah. Melalui 

interpretasi kritis, terungkap bagaimana Tarekat Naqsyabandiyah mampu beradaptasi dengan 

struktur sosial-budaya Bonjol, sekaligus mempertahankan esensi ajarannya di tengah perubahan 

zaman. Proses ini tidak hanya memperkaya khazanah historiografi, tetapi juga memberikan 

perspektif holistik tentang relasi antara tokoh, institusi sufi, dan konteks masyarakatnya. 

Pada tahap histroiografi, penulisan historiografi diarahkan untuk menjawab tiga fokus 

utama penelitian, yaitu bentuk usaha Syekh Muhammad Said dalam mengembangkan Tarekat 

Naqsyabandiyah di Bonjol, bagaimana pola pemikirannya yang tercermin dalam karya-karyanya, 

serta apa kontribusi pemikirannya terhadap masyarakat Bonjol dan perkembangan tarekat. 

Historiografi ini disusun dengan pendekatan tematik-kronologis, di mana setiap bab dan subbab 

dibangun berdasarkan rangkaian waktu serta tematema utama yang sesuai dengan pertanyaan 

penelitian. Peneliti mengintegrasikan hasil-hasil kajian pustaka, wawancara, serta analisis dokumen 

manuskrip dan artefak tarekat, guna menghasilkan narasi sejarah yang reflektif terhadap realitas 

sosial-keagamaan di Bonjol pada masa hidup Syekh Muhammad Said. 

Dengan demikian, tahap historiografi tidak hanya menyajikan hasil penelitian secara 

deskriptif, tetapi juga menegaskan keterhubungan antara metodologi sejarah dengan makna historis 

dari aktivitas dakwah, pemikiran keagamaan, serta kontribusi kultural Syekh Muhammad Said 

dalam perkembangan Tarekat Naqsyabandiyah di Sumatera Barat. 

 

3. FINDINGS & DISCUSSION ( ناقشة مبحث و )   

3.1. Biografi Syekh Muhammad Said 

3.1.1 Latar Belakang Keluarga Syekh Muhammas Said 

 Berdasarkan hasil wawancara dengan salah satu kerabat Syekih Muhammad sai Bonjol, 

mengatakan bahwa beliau berasal  dari Kamang Kabupaten agam, meskipun tidak diketahui secara 

pasti kapan syeikh Muhammad said dan keluarga pinadah ke Bonjol. Seorang narasumber lain juga 

menyebutkan bahwa, yang berasal dari Agam adalah Ibu syeikh Muhammad Said, sedangkan 

ayahnya merupakan warga asli Bonjol tepatnya nagari limo koto, Kumpulan dan wafat pada 1883M. 

Sedangkan ibunya merupakan salah satu orang kaya pada masanya yaitu Hj. Kamimah, yang dikenal 

sebagai seorang koki pada lembag pemerintahan Belanda. 

 Berdasarkan hasil wawancara yang penulis lakukan dengan berbagai narasumber, tidak ada yang 

menyatakan dengan jelas apakah orang tua Syekh Muhammad Sa’id Bonjol terlibat dalam tarekat 

atau tidak. Namun, dapat dipastikan bahwa mereka berasal dari keluarga yang sangat taat dalam 

beragama. Hal ini terlihat dari bagaimana ibunya selalu mendorong Syekh Muhammad Sa’id 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

186 

Bonjol untuk mendalami agama. Proses itu dimulai dari belajar di surau hingga  mengikuti 

bimbingan Syekh Maulana Ibrahim Kumpulan. 

3.1.2 Masa Kecil 

 Lahir di Bonjol  pada 1880 M, tepatnya di kampung Sawah Nanggung, Padang Baru, Nagari 

Ganggo Hilir, Bonjol, sebagai anak Tunggal dari pasangan Hj Kamimah dan Sifat sutan mudo, 

beliau yatim sejak kecil karena ayahnya meninggal dunia saat syeikh Muhammad Said berusia tiga 

tahun. Masa kecilnya layaknya anak laki laki biasa yang tinggal berdua dengan ibundanya di 

kampung. Saat berusia 8 tahun barulah syekh Muhammad Said merantau ke Malaysia. Ada dua 

versi dengan dua narasumber berbeda terkait merantaunya syekh said di Malaysia, yang pertama 

bahwa syekih said  tinggal Bersama saudara ayahnya dan kemudian menempuh sekolah rakyat di 

Malaysia, versi kedua menyatakan bahwa beliau pergi  negeri Jiran Bersama ibunnya dan 

menempuh Pendidikan di sana. Beliau menetap selama 3 tahun di Selangor, dan pada 1891 

kembali ke Bonjol, Ketika itu syekh Muhammad telah berumur 11 tahun dan melanjutkan 

Pendidikan di Surau Tuanku Imam Bonjol yang terletak di daerah Tanjuang Bungo, syekih 

Muhammad said belajar Alquran, dan beladiri. Namun hal ini tidak berlangsung lama, karena ibu 

syekih Muhammad said menikah dengan seorang pedagang dari wilayah Padang Manggis, dan 

mengharuskannya untuk pindah ke Padang Bersama syekih Muhammad Said. Pendidikan 

beliaupun terhenti, karena saat di padang syekih Muhammad said diharuskan untuk bekerja di 

sebuah pabrik sirup hingga tahun 1894. 

 

3.1.3 Remaja hingga Dewasa 

 Pada 1895, Syeikh Muhammad Said Kembali ke Bonjol untuk melanjutkan Pendidikan, dan 

Ketika itulah beliau belajar langsung dengan Syekh Maulana Ibrahim Kumpulan, tokoh penyebar 

tarekat Naqsabandiyah di Bonjol hingga tahun 1910. Setelah enam tahun belajar Bersama syekh 

Ibrahim Kumpulan, Syekh Said diutus oleh gurunya untuk belajar di Mekkah untuk mendalami 

ilmu Agama Islam di sana serta mempelajari tarekat di Jabal Abi Qubais bersama Syekh Sulaiman 

Afandi.
1

 

 Dalam perjalanan menuju ke Mekkah, Syekh Said singgah di beberapa tempat seperti di Riau, 

bahkan beliau diminta untuk menjadi guru pada masjid kesultanan, amun syekh said menolak, dan 

tetap melanjutkan perjalanan ke Mekkah. Beliau juga sempat singgah di Malaysia, Siam, juga 

menetap beberapa waktu di Thailand, sembari mengajar agama dan mengumpulkan dana 

perjalanan, selain itu beliau juga sempat singgah di India. 

 Syeikh Muhammad Said menempuh Pendidikan di Mekkah selama 4 tahun, beliau belajar 

dengan Syekh Ahmad Khatib al-Minangkabawi (1852-1916 M) serta kepada Syekh Abu Leman 

Yamani, juga memperdalam tarekat dan ilmu suluk di Jabal Abu Qubais.  

 Pada 1914 Syekh Said Kembali ke kampung halamannya, hal ini dipicu oleh meletusnya perang 

dunia I yang membuat keadaan Mekkah menjadi tidak kondusif. Dalam perjalanan pulang dar 

Mekkah, Syekh MuahmmadSaid sempat berhenti dan bermukim beberapa waktu di Selangor 

Malaysia, dan mendirikan masjid Klang disana. Beliau sampai Kembali ke Bonjol pada tahun 1918 

M. 

 

3.1.4 Istri dan Anak 

 Syekh Muhammad Said memeiliki 10 orang istri di beberapa tempat yaitu : 

1. Sariamin di Air Deras 

 
1

   Syekh Sulaiman Afandi merupakan mursyid Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah di Jabal Abi Qubais. Ia merupakan 

guru dari Syekh Mualana Ibrahim Kumpulan. Melalui Syekh Sulaiman Afandi inilah kemudian Syekh Maulana Ibrahim 

Kumpulan mendapatkan ijazah tarekat dan berhasil menyebarkan tarekat ini di Minangkabau. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

187  

Sariamin ini memiliki seorang putra dengan Syekh Muhammad Sa’id Bonjol tetapi 

meninggal dunia saat masih kecil. Ia dan Syekh Muhammad Sa’id Bonjol berpisah hidup. 

2. Salamah di Kuto Tuo 

Salamah ini memiliki tiga anak, satu anak perempuan dan dua anak laki-laki. Dia bercerai 

dari Syekh Muhammad Sa’id Bonjol. 

3. Halimah 

Berasal dari Padang Pariang, Bonjol. melalui Halimah Syekh Muhammad Sa’id Bonjol 

tidak memiliki keturunan. Ia dan Syekh Muhammad Sa’id Bonjol terpisah secara hukum. 

4. Mariamin 

Berasal dari Lubuk Sikaping, Kabupaten Pasaman. Melalui Mariamin, Syekh Muhammad 

Sa’id Bonjol tidak dianugerahi keturunan. Ia bercerai secara hukum dengan Syekh 

Muhammad Sa’id Bonjol.  

5. Sarifah 

Berasal dari Bonjol dan selama berada dengan Syekh Muhammad Sa’id Bonjol ia tidak 

memiliki keturunan. Syekh Muhammad Sa’id Bonjol berpisah hidup darinya. 

6. Fatimah 

Berasal dari Parak Samiak, Bonjol, tidak memiliki keturuan selama pernikahan beliau 

Bersama syekh Muahammad Said. 

7. Sauyah 

Berasal dari Baru tidak memiliki keturuanan, dan berakhir berceri dengan syekh 

Muahammad Said Bonjol. 

8. Hajah Saleha 

Berasal dari Panampung Limo Koto, Bonjol. melalui Hajah Saleha, Syekh Muhammad 

Sa’id Bonjol dianugerahi lima orang anak, yaitu Haji Husin yang tinggal di Malaysia, Haji 

Hasan di Malaysia, Haji Khalidi Sa’id yang merupakan mantan anggota DPR RI, Sahruddin 

Sa’id, dan Rasuna Sa’id di Panampung, Limo Koto. Hajah Saleha adalah istri setia yang 

menemani Syekh Muhammad Sa’id Bonjol sampai ia wafat. 

9. Jawaher 

Berasal dari Sipisang, Kabupaten Agam. Syekh Muhammad Sa’id Bonjol memiliki dua 

anak dari Jawaher, yaitu Harun dan Asmah. Syekh Muhammad Sa’id Bonjol terpisah 

hidup darinya. 

10. Sarintan 

Berasal dari Tarusan Padang dan mempunyai seorang anak dengan Syekh Muhammad 

Sa’id Bonjol 

  

 Berdasarkan wawancara penulis dengan Ismal Tk. Jalelo tentang jumlah istri Syekh Muhammad 

Said Bonjol. Bahwa banyaknya jumlah istri beliau salah satu disebabkan oleh  orang tua yang 

berharap agar anak mereka dapat dinikahi oleh Syekh Muhammad Sa’id Bonjol. Hal ini 

disebabkan oleh status Syekh Muhammad Sa’id Bonjol sebagai ulama terkenal di kawasan tersebut 

pada masa itu. Melalui pernikahan ini, hanya dua anak Syekh Muhammad Sa’id Bonjol yang 

melanjutkan pengembangan Tarekat Naqsyabandiyah, yaitu Haji Khalidi dan Harun sebagai 

penerus ayah mereka. 

 

3.2 Kiprah Serta Pemikiran dalam Perkembangan Tarekat Naqsabandiyah di Bonjol 

3.2.1 Usaha yang Dilakukan dalam Pengembangan Tarekat Naqsabandiyah di Bonjol 

 Sebagai seorang tokoh yang sangat berpengaruh di Bonjol, Syekh Muhammad Sa’id Bonjol 

melaksanakan banyak upaya untuk mengembangkan Ajaran Islam di kawasan tersebut. Penulisan 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

188 

ini akan menguraikan berbagai usaha yang dijalankan oleh Syekh Muhammad Sa’id Bonjol selama 

masa hidupnya serta dampak yang dirasakan oleh Masyarakat. 

1) Pembangunan Surau dan Pengajaran Tarekat 

 Setelah Syekh Maulana Ibrahim Kumpulan wafat pada tahun 1914 M, Tarekat Naqsyabandiyah 

Khalidiyah di Bonjol kehilangan mursyid yang memiliki pengetahuan mendalam dan kemampuan 

yang baik. Dengan demikian, kembalinya Syekh Muhammad Sa’id Bonjol dari Mekah 

mengembalikan masa kejayaan Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah di wilayah tersebut. 

Kehadirannya disambut hangat oleh masyarakat saat itu, karena dianggap sebagai kebangkitan 

seorang ulama besar di daerah tersebut. 

 Langkah awal yang diambil oleh Syekh Muhammad Sa’id Bonjol adalah mendirikan sebuah 

surau. Surau ini menjadi pusat untuk mengajarkan tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah. Surau 

pertama yang didirikannya terletak di Air Hangat, Bonjol. Bangunannya terbuat dari kayu dan 

memiliki lantai yang lebih tinggi dari permukaan tanah. Setelah surau ini selesai dibangun, banyak 

orang mulai datang untuk belajar dan berguru tarekat kepada Syekh Muhammad Sa’id Bonjol.
2

  

Seorang Narasumber menjelaskan bahwa murid-muridnya datang dari Kalimantan, Nusa Tenggara, 

Sumatera, bahkan sampai ke Malaysia. Syekh Muhammad Sa’id Bonjol juga pernah mengutus salah 

satu muridnya untuk mengajar di Sulawesi. Pada tahun 1930 M, mata air panas muncul dari bawah 

lantai surau ini, yang membuat surau harus dibongkar. Kemudian, pada tahun 1935 M, Syekh 

Muhammad Sa’id Bonjol memindahkan suraunya ke Pinang Balirik, Nagari Limo Koto, Bonjol. 

 Surau yang kedua didirikan oleh syekh Muhammad Said terletak di Pinang Balirik, Nagari Limo 

Koto, Bonjol. Dikemudian hari surau ini dikelola pada anaknya H. Khalidi Sa’id, dengan Syekh 

Muhammad Sa’id tetap menjadi pengajar disana yakni Setiap malam Jumat sampai Selasa, beliau 

mengajar tarekat di surau ini. Pada tahun 1950 M, Syekh Muhammad Sa’id Bonjol mendirikan 

sebuah masjid di kawasan Padang Baru, Nagari Ganggo Hilia, Bonjol. Pendirian masjid ini 

dilatarbelakangi oleh permintaan ibundanya, yang sebenarnya mengharapkan agar masjid tersebut 

dibangun di Malaysia. Namun demikian, Syekh Muhammad Sa’id Bonjol memilih untuk 

membangunnya di kampung halaman dengan alasan bahwa ia memiliki banyak murid di daerah 

tersebut, sehingga keberadaan masjid akan lebih bermanfaat bagi komunitas setempat. 

 Masjid ini menjadi tempat tinggal Syekh Muhammad Sa’id Bonjol hingga akhir hayatnya. Di 

bagian depan masjid, ia mendirikan sebuah rumah kayu yang difungsikan sebagai kediaman pribadi. 

Selain sebagai tempat tinggal, masjid ini juga berperan sebagai ruang penerimaan tamu, khususnya 

para murid yang datang berkunjung. Di samping itu, masjid ini digunakan untuk aktivitas suluk dan 

pelaksanaan ibadah dalam Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah. Fungsi lain dari masjid ini adalah 

sebagai tempat pengobatan, mengingat Syekh Muhammad Sa’id Bonjol dikenal memiliki keahlian 

dalam pengobatan tradisional. Oleh karena itu, banyak masyarakat datang ke sana untuk 

memperoleh pengobatan darinya. 

2) Pendirian Madrasah Tarbiyah Islamiyah  

 Salah satu kontribusi penting Syekh Muhammad Sa’id adalah keterlibatannya dalam pendirian 

Madrasah Tarbiyah Islamiyah (MTI), yang merupakan bagian dari gerakan modernisasi pendidikan 

Islam yang dipelopori oleh kalangan ulama muda di Minangkabau. Reformasi sistem pendidikan 

ini menyebar dengan cepat ke berbagai wilayah dan menimbulkan kegelisahan di kalangan ulama 

tradisional, yang tetap mempertahankan metode pengajaran konvensional. Dalam konteks ini, 

 
2

   Proses pengambilan tarekat biasanya dilakukan dengan bersuluk selama 40 hari atau lebih hingga mursyid atau syekh 

memberikan ijazah dan silsilah dalam tarekat tersebut. Setelah menerima ijazah dan silsilah tarekat, mereka kembali ke 

daerah masing-masing untuk mengembangkan tarekat Naqsabandiyah. Para murid Syekh Muhammad Sa’id Bonjol 

tidak hanya berasal dari Bonjol. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

189  

Syekh Muhammad Abbas Qadhi Padang Lawas mengirimkan surat kepada Syekh Sulaiman 

Arrasuli untuk mendorong adopsi metode pembelajaran baru sebagaimana yang diterapkan oleh 

generasi muda. Terinspirasi oleh semangat perubahan yang ditunjukkan para muridnya, Syekh 

Sulaiman Arrasuli akhirnya mendirikan Madrasah Tarbiyah Islamiyah sebagai wujud dari 

transformasi tersebut (A. Koto, 2012). 

 Syekh Muhammad Sa’id Bonjol memiliki hubungan yang erat dengan Syekh Sulaiman Arrasuli, 

yang lebih dikenal dengan sebutan Inyiak Canduang. Dalam menghadapi berbagai persoalan, 

khususnya yang berkaitan dengan keagamaan, Inyiak Canduang kerap mengundang para ulama 

Minangkabau untuk berdiskusi dan mencari solusi, termasuk di antaranya Syekh Muhammad Sa’id 

Bonjol. Hubungan yang dekat antara keduanya menjadi salah satu faktor yang mendorong Syekh 

Muhammad Sa’id Bonjol untuk mendirikan lembaga pendidikan yang diberi nama Madrasah 

Tarbiyah Islamiyah (MTI) di kampung halamannya, Bonjol. 

 Pada masa itu, di Bonjol telah berdiri sebuah lembaga pendidikan bernama Madrasah Tarbiyah 

Islamiyah yang berlokasi di Koto Tuo, Kumpulan, Bonjol. Keberadaan sekolah tersebut menjadi 

inspirasi awal bagi Syekh Muhammad Sa’id Bonjol dalam merintis pendirian lembaga pendidikan 

baru. Sistem pendidikan yang diterapkan di lembaga yang didirikannya juga mengacu pada metode 

pembelajaran yang digunakan di MTI Koto Tuo. 

 Madrasah Tarbiyah Islamiyah yang didirikan oleh Syekh Muhammad Sa’id Bonjol secara resmi 

dibuka pada tahun 1934 M. Dalam rangka peresmian lembaga ini, diadakan sebuah acara tabligh 

akbar yang dihadiri oleh berbagai elemen masyarakat, seperti para ninik mamak, alim ulama, tokoh 

masyarakat, dan Bundo Kanduang dari Bonjol. Selain itu, masyarakat dari wilayah sekitar seperti 

Lubuk Sikaping dan Kabupaten Agam juga turut hadir. Kehadiran mereka menunjukkan besarnya 

dukungan terhadap keberadaan lembaga pendidikan ini. 

 Madrasah tersebut dibuka di kawasan Air Hangat, tidak jauh dari masjid tempat Syekh 

Muhammad Sa’id Bonjol tinggal dan mengajar. Dari keterangan Narasumber, Sekolah ini memiliki 

tiga ruang kelas dengan jumlah siswa sekitar 50 orang. Para siswa berasal dari berbagai daerah, baik 

dari sekitar Bonjol seperti Muara Manggung, Ganggo Hilir, dan Kumpulan, maupun dari luar 

Bonjol, seperti Kamang, Baso, dan Batusangkar. Untuk memenuhi kebutuhan tenaga pengajar, 

sekolah ini merekrut guru dari daerah lain, seperti Bukittinggi dan Batusangkar. 

 Madrasah Tarbiyah Islamiyah yang didirikan oleh Syekh Muhammad Sa’id Bonjol tidak 

bertahan lama. Pada tahun 1942, sekolah ini ditutup karena terjadi peralihan kekuasaan dari 

Belanda ke Jepang.
3

  Selain itu, terdapat kesulitan dalam mendapatkan pengajar dan jumlah siswa 

juga mulai menurun. Pada tahun yang sama, sekolah ini diubah menjadi tempat belajar untuk orang 

tua buta huruf, yang dikenal sebagai sekolah manyasa. Disebut sekolah manyasa karena para siswa 

di sini adalah orang tua yang tidak mendapatkan pendidikan saat muda. Pada tahun 1953, sekolah 

ini dipindahkan ke masjid Syekh Muhammad Sa’id Bonjol di Padang Baru, Bonjol. Namun, 

sekolah ini juga tidak bertahan lama. Selama konflik PRRI di Sumatera Barat, sekolah ini ditutup 

secara permanen (Ismal, 1996). 

3.2.2. Sumbangan Pemikiran terhadap Perkembangan Tarekat Naqsabandiyah di Bonjol 

 Syekh Muhammad Sa’id Bonjol merupakan salah satu tokoh sentral dalam perkembangan 

Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah di Bonjol pada paruh pertama abad ke-20. Sebagai murid dari 

jaringan ulama tarekat terkemuka, beliau tidak hanya mengamalkan ajaran tarekat secara pribadi, 

 
3

   Pada tulisan-tulisan yang lalu ditulis bahwa sekolah Syekh Muhammad Sa’id Bonjol ditutup pada tahun 1940 M ketika 

Jepang menduduki Sumatera Barat. Akan tetapi, Jepang baru menduduki Sumatera Barat pada tahun 1942 M. Oleh 

karena itu maka digunakan tahun 1942 M. Kebiasaan masyarakat pada saat itu tidak mengetahui tahun terjadinya, akan 

tetapi dikaitkan  dengan tahun terjadinya suatu peristiwa besar seperti masuknya Jepang ke Sumatera Barat, dll 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

190 

tetapi juga mengembangkannya secara kelembagaan melalui pembinaan spiritual dan pengajaran 

kepada masyarakat. Peran aktifnya dalam membimbing murid-murid dalam praktik suluk serta 

pengajarannya di masjid menjadikan Bonjol sebagai salah satu pusat kegiatan Tarekat 

Naqsyabandiyah yang penting di wilayah Pasaman dan sekitarnya. Lebih dari itu, Syekh 

Muhammad Sa’id Bonjol juga meninggalkan warisan intelektual yang berharga dalam bentuk 

manuskrip dan kitab cetakan. Karya-karya tersebut tidak hanya mencerminkan kedalaman 

penguasaan keilmuan beliau dalam bidang tasawuf dan tarekat, tetapi juga menunjukkan semangat 

dokumentasi keilmuan yang kuat. Hingga kini, sejumlah naskah dan kitab yang berasal dari tangan 

beliau atau dikumpulkannya masih dapat ditemukan di Mesjid Syekh Muhammad Sa’id Bonjol. 

Keberadaan naskah-naskah tersebut menjadi bukti konkret kontribusi beliau dalam pelestarian 

ajaran Tarekat Naqsyabandiyah sekaligus sebagai warisan intelektual yang layak untuk dikaji dan 

dilestarikan. 

 Naskah yang ditemui di Mesjid Syekh Sa’id hanya 16 manuskrip dan beberapa puluh kitab 

kuning (edisi cetak). Ke-16 naskah tersebut terdiri dari naskah Fiqih (hukum Islam), Tauhid, 

Tasawwuf dan Tarekat. Naskah nasakah yang berada disana telah diiventirisasi oleh tim pusat studi 

naskah Islam pada tahun 2009 dengan nomor iventaris MMSB/SNI/09/05 . Naskah tersebut antara 

lain : 

1) Naskah Ilmu Tauhid 

 Naskah Ilmu Tauhid dengan nomor MMSB/SNI/09/01 menggunakan bahasa Melayu dengan 

Aksara Arab. Ukuran naskah 16 x 21. Jumlah halaman 74 dengan baris perhalaman yaitu 15. 

Bentuk kertas Eropa dengan watermark ada. Warna tulisan hitam dan merah (sebagai rubrikasi). 

Naskah memuat kajian Tauhid berdasarkan pemahaman Asy’ariyah (sunni). Ini terlihat dari materi 

yang disuguhkan naskah berisi pendalaman terhadap sifat-sifat wajib Allah yang dikenal oleh 

masyarakat luas dengan “pengajian sifat dua puluh”. Di samping itu juga dibahas mengenai sifat 

mustahil bagi Allah dan sifat yang jaiz. Semua kajian ini secara luas dikenal dengan aqidah lima 

puluh. 

2) Naskah Syair Tasawuf 

 Naskah Sya’ir Tasawwuf ini adalah Nazham Usiat (baca: wasiat), berbahasa Melayu-

Minangkabau dengan aksara Arab. Ukuran naskah 16 x 21, jumlah halaman 61, baris perhalaman 

24. Adapun jenis kertas yang digunakan yaitu kertas lokal dengan warna tulisan hitam dan biru.  

Naskah berisi tentang kajian tasawwuf dalam bentuk nazham (sya’ir), namun 4 halaman pertama 

berisi cacatan-catatan khusus. Halaman pertama berisi catatan hari baik mendirikan rumah. 

Halaman kedua berisi tentang zikir Tarekat Naqsyabandiyah, halaman ketiga berisi tabel 

menentukan awal bulan hijriyah (ilmu hisab) dan halaman keempat kosong. Baru pada halaman 

kelima berisi sya’ir Tasawwuf sampai satu halaman sebelum akhir.
4

  Satu halaman terakhir berisi 

cacatan mengenai syarat-syarat membuat azimat (rajah) dan kaifiyah mendirikan rumah  (Manuskrip 

Mesjid Syekh Sa’id Bonjol, MMSB/SNI/09/02/Sya’ir Tasawwuf, 2009) 

3) Naskah Tarekat Naqsabandiyah 

 Naskah Tarekat Naqsyabandiyah ini di salin oleh Mariya (pada cacatan akhir naskah), dengan 

menggunakan bahasa Melayu dan beraksara Arab. Ukuran naskah 18 x 25, jumlah halaman 76 

dengan baris perhalaman 18.  Kertas berjenis Eropa dengan watermark propatria yang warna 

tulisannya hitam. naskah ini secara umum berisi tentang uraian amalan dalam Tarekat 

Naqsyabandiyah, mengenai kaifiyah zikir, rabithah, nafi istbat  dan penjelasan mengenai kalimat la 

ilaha illallahu yang merupakan zikir para salik dalam tarekat Naqsyabandiyah. Sebagai diketahui 

 
4

   Manuskrip Mesjid Syekh Sa’id Bonjol, MMSB/SNI/09/02/Sya’ir Tasawwuf, Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi 

Naskah Islam (SNI) tahun 2009. Nomor Urut Naskah  02, h. 31 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

191  

bahwa Tarekat merupakan salah satu kearifan ilmu Tasawwuf, maka di dalam naskah Tarekat 

Naqsyabandi ini banyak ditemui ungkapan-ungkapan Tasawwuf sebagai upaya membangun 

argumen zikir dalam Tarekat Naqsyabandiyah (MMSB/SNI/09/03/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat 

Studi Naskah Islam (SNI), 2009a).  

4) Naskah Tasawuf Dan Fiqih 

 Naskah Tasawwuf dan Fiqih menggunakan bahasa Melayu aksara Arab. Ukuran naskah 17 x 

21, jumlah halaman 12 dengan baris perhalaman 15.  Kertas berjenis Eropa, ada watermark, dan 

warna tulisannya hitam dan merah (sebagai rubrikasi). naskah berisi dua topik pembahasan yang 

sengaja diperdekatkan untuk memberi kesan hubungan 2 macam bidang keilmuan tersebut. Teks 

pertama berisi tentang fiqih, yaitu kajian rukun shalat. Teks selanjutnya berisi tentang kajian 

Tasawwuf yang cukup mendalam, yaitu kajian ilmu ma’rifat yang tentunya dikaitkan dengan amalan 

shalat.  Mengenai rukun shalat dijelaskan dengan ilustrasi simbolik. Naskah ini berisi dua buah 

ilustrasi yang penuh simbolik dan maksud-maksud tertentu. Jika dilihat lebih lanjut maka naskah 

ini mempunyai kemiripan dengan pengajian Tubuh ala Tarekat Syathariyah (MMSB/SNI/09/04/. 

Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI), 2009b) 

5) Naskah Shalawat Nabi 

 Judul naskah Dalail al-Khairat, yang ditulis oleh Sayyid Abu Abdillah Muhammad bin Sulaiman 

al-Jazuli, menggunakan bahasa Arab beraksara Arab. Ukuran naskah 14,5 x 20,5, jumlah halaman 

148 dengan baris perhalaman 10.  Kertas berjenis Eropa, ada watermark, dan warna tulisannya 

hitam dan merah (sebagai rubrikasi). Naskah berisikan kumpulan shalawat-shalawat kepada Nabi 

Muhammad SAW untuk diwiridkan oleh kaum muslimin. Istimewanya dalam kitab ini shalawat 

tersebut telah diklasifikasikan menurut hari-hari yang telah ditentukan, untuk dilafazhkan. Sebagai 

contoh untuk hari senin telah ada shalawat-shalawat yang dibaca untuk hari tersebut. Begitu 

seterusnya sampai hari yang tujuh, sehingga merupakan satu kumpulan wirid-wirid 

(MMSB/SNI/09/05/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI), 2009c). 

 Kitab ini hingga sekarang masih populer ditengah-tengah masyarakat, khususnya di Indonesia. 

Biasanya pembacaan kitab ini dilafazhkan bersama-sama secara berjemaah pada momen-momen 

tertentu. Misalnya di hari Maulid Nabi, kelahiran anak, berduka, sampai menseratus hari kematian 

seseorang sampai ketika khitanan. Semua itu dilakukan pada waktu tertentu tak lain karena 

mengharap berkah dari baginda Rasulullah, karena memang bershalawat merupakan ibadah yang 

tersebut di dalam al-Qur’an. 

6) Naskahtasawuf, Fiqih, dan Tauhid ( Campuran) 

 Naskah Tasawwuf, Fiqih dan Tauhid (campuran)  menggunakan bahasa Melayu aksara Arab. 

Ukuran naskah 22 x 18, jumlah halaman 102 dengan baris perhalaman 15.  Kertas berjenis Eropa, 

ada watermark, warna tulisannya hitam dan merah (sebagai rubrikasi). naskah campuran antara 

fiqih, tauhid dan Tasawwuf. Dapat dinyatakan secara pasti, bahwa banyak bagian naskah yang hilang 

akibat terabaikan, sehingga menyulitkan dalam mendeskripsikan isi naskah. Lembaran-lembaran 

yang ada hanya menyebut kajian-kajian tiga keilmuan tersebut dengan teks yang terpotong-potong 

akibatnya isi naskah juga tidak utuh (MMSB/SNI/09/08/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi 

Naskah Islam (SNI) tahun 2009, 2009). 

7) Naskah Ijazah Tarekat Naqsabandiyah 

 Judul naskah Ijazah Tarekat Naqsyabandiyah, yang ditulis oleh Syekh an-Naqsyabandi Natal 

(Natal – Mandahiling), menggunakan bahasa Arab aksara Arab. Ukuran naskah 30 x 21, jumlah 

halaman 4. Kertas berjenis lokal, dan warna tulisannya hitam. Naskah ijazah Tarekat ini berisi 

tentang nasehat-nasehat syekh kepada simurid dalam bahasa Arab. Kebanyakan berisi tentang 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

192 

peringatan untuk selalu memasang Rabithah mursyid di manapun murid berada. Disamping 

menyebutkan syekh yang menulis surat ijazah, diakhir naskah juga ditemui cap stempel syekh 

sebagaimana lazimnya para mursyid tarekat di daerah lainnya di Minangkabau (Manuskrip Mesjid 

Syekh Sa’id Bonjol, MMSB/SNI/09/09/Ijazah Tarekat Naqsyabandiyah. Nomor Urut Naskah  09, 

n.d.) 

8) Naskah Rukun Sholat 

 Naskah Rukun Shalat menggunakan bahasa Melayu aksara Arab. Ukuran naskah 17,5 x 22 cm, 

jumlah halaman 8. Kertas berjenis Eropa, ada watermark, serta warna tulisannya hitam dan merah 

(sebagai rubrikasi). naskah berisi tentang uraian Rukun shalat yang tiga belas. Kemudian disebutkan 

bahwa rukun shalat itu dibagi kepada 3 bagian, yaitu rukun Qalb (hati), Zikir (ucapan) dan Fi’li 

(perbuatan). Kemudian juga disebutkan tentang niat dalam kalimat takbir Allahu Akbar 

dihubungkan dengan Qasd, Ta’arrudh dan Ta’yin. Naskah juga dilengkapi dengan ilustrasi sehingga 

memudahkan pembaca dalam memahami isi teks (MMSB/SNI/09/11/. Diinventarisasi oleh Tim 

Pusat Studi Naskah Islam (SNI), 2009). 

9) Naskah Doa-Doa 

 Naskah do’a-do’a menggunakan bahasa Arab aksara Arab. Ukuran naskah 17 x 21 cm, jumlah 

halaman 30 baris perhalaman 9. Kertas berjenis Eropa, ada watermark, serta warna tulisannya hitam 

dan merah (sebagai rubrikasi).  Kondisi fisik naskah dalam keadaan baik, namun beberapa halaman 

diawal dan akhir naskah telah hilang. Naskah menggunakan khat naskhi yang cukup baik dan jelas 

dibaca. Adapun deskripsi isi naskah berisi tentang do’a-do’a. Tidak ada keterangan mengenai 

doa’do’a yang ditulis dalam naskah. Melihat susunan kata-kata dan bentuk kalimat yang digunakan, 

do’a-do’a dalam naskah menunjukkan ismul A’zham. Ismul A’zham ialam beberapa Asma’ul 

Husna yang khusus digunakan untuk berdo’a, sehingga do’a tersebut maqbul  (MMSB/SNI/09/16/. 

Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI), 2009). 

10) Naskah Penjelasan Tarekat Naqsabandiyah 

 Naskah Penjelasan Tarekat Naqsyabandiyah menggunakan bahasa Melayu aksara Arab. Ukuran 

naskah 23 x 15,5 cm, jumlah halaman 4 baris perhalaman 25. Kertas berjenis lokal, serta warna 

tulisannya biru. Naskah berisi tentang penjelasan terhadap Tarekat Naqsyabandiyah yang berasal 

dari syara’. Argumen yang dikemukakan penulis mematah klaim kaum Muda yang menyatakan 

bahwa Tarekat Naqsyabandiyah itu Bid’ah, tidak diperbuat Rasul dan sahabat, apalagi oleh ulama-

ulama Shaleh. Penulis menyebutkan bahwa Tarekat Naqsyabandiyah itu berasal dari syara’ dan 

diamalkan oleh para Imam-imam Shalihin. Ini diungkapkan sebagai berikut: Ketahuilah olehmu 

wahai saudaraku bahwasanya amal Tarekat ini ada berasal dari syara’  yaitu diperbuat oleh Nabi 

dan sahabat dan shalihin dan salaf as-Shalihin (MMSB/SNI/09/17/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat 

Studi Naskah Islam (SNI), 2009).  

4. CONCLUSIONS (خاتمة \ خلاصة )  

Berdasarkan pembahasan dan penelitian yang telah dilakukan, kesimpulan yang dapat 

diambil adalah Bentuk Kiprah yang dilakukan Syekh Muhammad Sai’d dalam mengembangkan 

tarekat Naqsabandiyah di Bonjol yaitu:  konteks tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah, beliau banyak 

membimbing murid-murid yang nantinya menjadi penyebar tarekat Naqsyabandiyah, mendirikan 

beberapa masjid dalam perkembangan tarekat, menghasilkan buku yang berkaitan dengan Tarekat 

Naqsyabandiyah Khalidiyah, ulama senior di PERTI, mendirikan sebuah sekolah bernama 

Madrasah Tarbiyah Islamiyah. 



 
 

NAZHARAT: Jurnal Kebudayaan 

 

193  

Selain tiga hal yang telah disebutkan sebelumnya, sumbangsih Syekh Muhammad Sa’id 

terhadap perkembangan Tarekat Naqsabandiyah, terimplementasi di dalam karya-karya 

peninggalannya di Bonjol yaitu  Naskah ilmu tauhid dengan nomor MMSB/SNI/09/01, Naskah 

sya’ir tasawwuf dengan nomor MMSB/SNI/09/02, Naskah tarekat naqsyabandiyah dengan nomor 

MMSB/SNI/09/03, d) Naskah tasawwuf dan fiqih dengan nomor MMSB/SNI/09/04, e) Naskah 

shalawat nabi dengan nomor MMSB/SNI/09/05, Naskah tasawwuf, fiqih dan tauhid (campuran) 

dengan nomor MMSB/SNI/09/08, h) Naskah tarekat naqsyabandiyah dengan nomor 

MMSB/SNI/09/09, i) Naskah rukun shalat dengan nomor  MMSB/SNI/09/11, Naskah do’a-do’a 

dengan nomor MMSB/SNI/09/16, k) Naskah Penjelasan tarekat naqsyabandiyah dengan nomor 

MMSB/SNI/09/17. 

5. REFERENCES ( قائمة المراجع)    

A. Koto. (2012). Sejarah  Perjuangan  Persatuan Tarbiyah Islamiyah, di Pentas Nasional. Tarbiyah 

Pers. 

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia. . Allen & Unwin. 

Bruinessen M.Van. (1992). Tarekat Naqsabandiyah di Indonesia. Mizan. 

MMSB/SNI/09/03/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI). (2009a). Manuskrip 

Mesjid Syekh Sa’id Bonjol. Naskah Tarekat Naqsyabandiyah.Nomor Urut Naskah 3. 

MMSB/SNI/09/04/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI). (2009b). Manuskrip 

Mesjid Syekh Sa’id Bonjol. Tasawwuf dan Fiqih Nomor Urut Naskah  04. 

MMSB/SNI/09/05/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI). (2009c). Manuskrip 

Mesjid Syekh Sa’id Bonjol . Shalawat Nabi.Nomor Urut Naskah  05. 

Dobbin, C. (1983). Islamic Revivalism in a Changing Peasant Economy: Central Sumatra, 1784-

1847. Curzon press. 

Ismal. (1996). Usaha Syekh Sa’id Bonjol dalam Mengembangkan Dakwah Islamiyah  di Kecamatan 

Bonjol. Sekolah Tinggi Agama Islam Lubuk Sikaping. 

Manuskrip Mesjid Syekh Sa’id Bonjol, MMSB/SNI/09/02/Sya’ir Tasawwuf. (2009). 

Manuskrip Mesjid Syekh Sa’id Bonjol, MMSB/SNI/09/09/Ijazah Tarekat Naqsyabandiyah. Nomor 

Urut Naskah  09. 

MMSB/SNI/09/08/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI) tahun 2009. (2009). 

Manuskrip Mesjid Syekh Sa’id Bonjol. Tasawwuf,  Fiqih dan Tauhid (Campuran).Nomor 

Urut Naskah  08. 

MMSB/SNI/09/11/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI). (2009). Manuskrip 

Mesjid Syekh Sa’id Bonjol. Rukun Shalat .Nomor Urut Naskah  11 . 

MMSB/SNI/09/16/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI). (2009). Manuskrip 

Mesjid Syekh Sa’id Bonjol, Do’a-do’a. Nomor Urut Naskah  16. 

MMSB/SNI/09/17/. Diinventarisasi oleh Tim Pusat Studi Naskah Islam (SNI). (2009). Manuskrip 

Mesjid Syekh Sa’id Bonjol. Penjelasan Tarekat Naqsyabandiyah.Nomor Urut Naskah  17. 

Sabrina, D. (2022). Perkembangan Tarekat Naqsyabandiyah di Bonjol Sumatera Barat Abad ke-19 

M. Warisan : Journal of History and Culture Heritage, 03(03), 103. 



 
 

Vol. 32 No. 02. 
DESEMBER 2025 

p-ISSN : 2541-2183;  
e-ISSN : 1412-4386 

http://nazharat.fah.uinjambi.ac.id/index.php/nazharat/ 

 

194 

Solihin. M. (2005). Akhlak Tasawuf Manusia, Etika Dan Makna Hidup. 

Wawancara deng Muhammad Ikhsan di Bonjol, tanggal 11 Juli 2024 

Wawancara dengan  Taufik, (Murid Syekh Muhammad Sa’id)  di Padang Baru Bonjol tanggal 20 

Januari 2024 

Wawancara dengan Ismal Tk. Jalelo di Bonjol, tanggal 04 Juli 2024 

Wawancara dengan Marjohan Dt. Labiah di Bonjol, tanggal 07 Juli 2024 

Wawancara dengan Mawardi di Tanjung Baringin, Lubuk Sikaping, tanggal 07 Juli 2024. 

Wawancara dengan Muhammad Ikhsan di Bonjol, tanggal 11 Juli 2024 

Wawancara dengan Muhammad Zein di Bonjol, tanggal 13 Januari 2024 

Wawancara dengan Taslim di Tanjung Beringin Lubuk Sikaping, tanggal 06 Juli 2024 

Wawancara dengan Taufiq di Bonjol, tanggal 07 Juli 2024 

 

 

 


